
STUDI 
 





IL BENE COMUNE INTRINSECO 
Quale partecipazione alla vita pubblica e quale responsabilità  

verso di essa  sono richieste ai fedeli della Chiesa?

THE INTRINSIC COMMON GOOD 
What Participation in Public Life and what Responsibility Towards it 

are Required of  the Faithful of  the Church?

Cristian Mendoza* 

Riassunto: Questo articolo esplora l’evoluzio-
ne del concetto di bene comune, mettendolo in 
rapporto con la partecipazione alla vita pub-
blica che è indicato come un bene morale per 
i fedeli della Chiesa. Seguendo l’insegnamen-
to sociale cattolico, appare chiaro che il bene 
personale è il fondamento del bene comune e 
che quest’ultimo non può esistere senza la re-
sponsabilità per raggiungere il proprio bene. 
Tommaso d’Aquino recupera il pensiero ari-
stotelico sul bene comune, con la differenza 
che l’accento non è posto sul bene della polis, 
ma sul bene della persona. Il magistero della 
Chiesa inizia la sua riflessione sull’importan-
za del bene comune come compito di coloro 
che ricoprono posizioni rilevanti nella società, 
per poi indicare più tardi, ormai nella seconda 
metà del s. XX, che il bene comune è responsa-
bilità delle azioni quotidiane di tutti i fedeli. La 
nostra tesi è che la definizione di bene comune 
abbia acquisito negli ultimi anni un aspetto un 
po’ estrinseco, segnato dal ruolo della legisla-
zione e dell’autorità, mentre sarebbe necessa-
rio sottolineare, come faceva san Tommaso, la 
dimensione intrinseca del bene comune, che 
ha il suo punto di partenza nel bene personale 
orientato al servizio di tutti nella comunità.

Parole chiave: Bene comune, Bene comune 
intrinseco, Bene comune estrinseco, Dottrina 
sociale della Chiesa.

Abstract: This article explores the evolution 
of  the concept of  the common good, relating 
it to participation in public life, which is indi-
cated as a moral good for the faithful of  the 
Church. Following the Catholic Social Teach-
ing, it becomes clear that the personal good is 
the foundation of  the common good and that 
the latter cannot exist without responsibility to 
achieve one’s own good. Thomas Aquinas re-
covers the Aristotelian thought on the common 
good, with the difference that the emphasis is 
not on the good of  the polis, but on the good of  
the person. The Church’s magisterium begins 
its reflection on the importance of  the common 
good as the task of  those holding relevant posi-
tions in society, and later on, in the second half  
of  the 20th century, indicates that the common 
good is the responsibility of  the daily actions 
of  the faithful. Our thesis is that the definition 
of  the common good has in recent years ac-
quired a somewhat extrinsic aspect, marked by 
the role of  legislation and authority, whereas it 
would be necessary to emphasize, as St. Thom-
as did, the intrinsic dimension of  the common 
good, which has its starting point in the per-
sonal good oriented to the service of  all in the 
community.

Keywords: Common Good, Intrinsic Common 
Good, Extrinsic Common Good, Catholic So-
cial Teaching.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346
e-ISSN 1972-4934
DOI 10.17421/ATH392202501

* Pontificia Università della Santa Croce, Roma. Orcid: 0000-0002-1496-3743



312 313cristian mendoza

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

Sommario: I. Introduzione. II. La partecipazione alla vita pubblica come esigenza morale cristiana. 
III. La responsabilità morale dei cristiani in posizioni sociali rilevanti. IV. La partecipazione e respon-
sabilità alla vita pubblica dei cristiani e i diritti umani. V. Verso il bene comune intrinseco. VI. Parteci-
pazione e responsabilità per il bene comune in senso dinamico. 

I. Introduzione 

In una recente pubblicazione, Chantal Delsol osserva che l’influenza 
della cultura cattolica in Francia induce i cattolici, in ultima analisi, a 
dedicarsi alla professione di alti funzionari dello Stato. A suo avviso, 

oltre all’influenza del liberalismo e del socialismo, la Francia subisce anche 
quella della cultura cattolica. Se i nostri migliori cervelli svolgono la funzione di 
servitori dello Stato, è anche perché la nostra etica trova disonorevole il profitto 
privato e degno di onore il servizio professionale volto all’interesse generale. Di 
conseguenza dissocia questi due aspetti, cosa che lo spirito protestante si guar-
da bene dal fare. L’idea di sussidiarietà cerca di provare che una convergenza 
dei due fini è possibile, se il profitto è inteso in termini di felicità e non solo di 
interessi finanziari, ma soprattutto vuole convincere che tale convergenza non 
è motivo di disonore.1

In quest’interessante e un po’ provocatoria tesi, troviamo alcuni elemen-
ti che meritano un’attenta riflessione. Sul profitto economico privato 
come motore di sani incentivi sociali si sono espressi numerosi autori e 
noi non abbiamo nulla di nuovo da aggiungere.2 Sull’importanza della 
sussidiarietà come modo per favorire l’iniziativa individuale, la stessa 
autrice, tra altri, ha elaborato una riflessione che fonda più che suffi-
cientemente la sua affermazione.3 Sul confronto tra lo spirito protestan-
te e il cattolicesimo, pensiamo che Wim Decock abbia offerto il com-

1  C. Millon-Delsol, Il principio di sussidiarietà, Giuffrè, Milano 2003, 51.
2  Á. Rodríguez Luño, Introducción a la ética política, Rialp, Madrid 2021; S. Gregg, For 
God and For Profit: How Banking and Finance can Serve the Common Good, Herder & Herder, 
New York 2016. 
3  Cfr. P. Donati, I. Colozzi (a cura di), La sussidiarietà. Che cos’è e come funziona, Carocci, 
Roma 2005, 12. Gli autori nell’introduzione definiscono la sussidiarietà in rapporto 
col bene comune facendo eco all’osservazione della Delsol. Parlando di sussidiarietà, 
affermano che «si tratta, invece, di un principio etico-sociale che ha un carattere sui 
generi perché designa una specifica modalità relazionale avente una precisa base antro-
pologica (riferita alla dignità della persona umana e alla configurazione relazionale del 
bene comune)» (ibidem). Cfr. anche l’opera di P. Savarese, La sussidiarietà e il bene comune, 
Nuova Cultura, Roma 2018.



312 313il bene comune intrinseco

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

mento più completo degli ultimi anni.4 Il punto che, a nostro parere, 
merita ancora una riflessione è se il cristianesimo – e in particolare il 
cattolicesimo – idealizzi il bene comune, nel suo significato più naturale 
e più vicino alla polis, a discapito di quello privato, il bene particolare, al 
punto da suscitare nei fedeli il desiderio di lavorare per lo Stato. 

Il cristianesimo delle origini non lo avrebbe fatto secondo Delsol, 
che si trova almeno quanto alle conclusioni in accordo con Weber:

Anche i primi cristiani sapevano perfettamente che il mondo è governato da 
demoni e che chi s’immischia nella politica, ossia si serve della potenza e della 
violenza, stringe un patto con potenze diaboliche e, riguardo alla sua azione, 
non è vero che soltanto il bene possa derivare dal bene e il male dal male, bensì 
molto spesso il contrario. Chi non lo capisce, in politica non è che un fanciullo.5

Anche se discutere questa ricostruzione storica non è qui al centro del 
nostro interesse, è comunque possibile obiettarle l’unità della Tradizio-
ne e del depositum fidei e le ferme parole del Vangelo, che invece ora 
andremo a considerare.

Indubbiamente, i pastori della Chiesa promuovono il bene comune 
invitando i fedeli a partecipare attivamente alle rispettive comunità.6 
Tuttavia, il modo di promuovere la partecipazione e il significato del 
concetto sono cambiati nel tempo e si sono concretizzati in maniera 
diversa in ogni nazione, infatti, il magistero è costituito da documenti 
eminentemente pastorali, che non possono essere letti separatamente 
dal loro contesto storico. Inoltre, sia l’attenzione alle funzioni proprie 
dell’autorità prima del Concilio Vaticano II sia la crescente enfasi sulla 
partecipazione quotidiana dei cittadini attraverso la virtù civica dopo il 
Concilio Vaticano II, possono essere intese non solo da una differenza 
concettuale nella comprensione dell’impegno per il bene comune, ma 

4  Cfr. W. Decock, Le marché du mérite : Penser le droit et l’économie avec Léonard Lessius, Zones 
Sensibles, Bruxelles 2019.
5  M. Weber, La politica come professione, in Idem, Il lavoro intellettuale come professione, tr. 
it. di A. Giolitti, Einaudi, Torino 1948, 112-113. Si veda il commento di J. García 
Huidobro, Comunidad: la palabra que falta, Tirant Humanidades, Valencia 2020, 201.
6  «La partecipazione è un dovere da esercitare consapevolmente da parte di tutti in 
modo responsabile e in vista del bene comune» (Pontificio Consiglio della Giusti-
zia e della Pace, Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, LEV, Città del Vaticano 
2004, n. 189). I testi italiani dei documenti del Magistero sono presi dal sito ufficiale 
della Santa Sede: www.vatican.va 



314 315cristian mendoza

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

anche (e soprattutto?) dalla differenza pratica causata dal posto della 
Fede nelle società occidentali in ogni momento storico. Al di là dell’e-
voluzione del magistero sulla confessionalità della res publica (la parola 
Stato è sempre problematica in questo contesto), il fatto storico della 
secolarizzazione ha spostato l’attenzione dal compito di un eventuale 
sovrano cristiano regnante su società ancora cristiane, al contributo dei 
cristiani all’interno di una società sempre più pagana.

Comunque, con l’intenzione di rispondere all’osservazione della 
Delsol, ci domandiamo cosa chieda esattamente il magistero ecclesiale 
quando chiama i cristiani alla partecipazione e alla responsabilità ver-
so la vita pubblica. Perciò, dobbiamo capire se si tratta di un’esigenza 
morale fondata sulla verità del Vangelo, se la partecipazione alla vita 
pubblica ha mantenuto lo stesso significato nel corso degli anni e infine 
come deve essere intesa oggi questa richiesta morale. La nostra rispo-
sta è che il magistero della Chiesa invita i fedeli a voler fare con gli altri, 
rafforzando il bene comune nella sua dimensione intrinseca. 

Con la specificazione di «bene comune intrinseco», vogliamo ap-
prossimarci alla tradizione tomistica. Nella definizione di legge data 
dall’Aquinate, troviamo infatti il bene comune, essa «è un comando 
della ragione ordinato al bene comune, promulgato da chi è incari-
cato di una collettività».7 In questa definizione ritroviamo le quattro 
cause aristoteliche della legge (formale, materiale, efficiente e finale). Il 
comando della ragione «in vista del bene comune» è ciò che definia-
mo causa formale. L’insieme dei beni particolari che rende possibile 
la costituzione del bene comune è ciò che nella nostra comprensione 
potrebbe essere chiamato “causa materiale”. Se i beni particolari non 
vengono rispettati, il bene comune non può essere fondato: è come 
se l’entità stessa di questo concetto si dissolvesse. Entrambi gli aspet-
ti, quello materiale e quello formale, sono intrinseci al bene comune. 
L’attuazione da parte dell’autorità, invece, si riferisce più direttamente 
a un’azione estrinseca da parte di chi ha la responsabilità del bene 
comune e allo strumento coercitivo della legge per realizzarlo. Nel-
la sua comprensione delle conseguenze del cristianesimo sulla società, 
Delsol si concentra soprattutto sull’aspetto estrinseco: poiché i fedeli 
della Chiesa desiderano il bene comune come causa finale, cercano di 

7  Tommaso d’Aquino, S.Th. I-II, q. 90 a. 4, co., traduzione www.carimo.it



314 315il bene comune intrinseco

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

promuoverlo attraverso la politica, guidando i dettami dell’autorità che 
ne è causa efficiente. Tuttavia, la tesi del nostro studio è che san Tom-
maso ha indicato che il bene comune richiede entrambe le dimensioni, 
quella estrinseca e quella intrinseca, e che, inoltre, poiché ai nostri gior-
ni sembra sempre più difficile per le persone fissare scopi di vita che 
definiscano il loro bene particolare, è necessario recuperare l’aspetto 
intrinseco del bene comune e, a nostro avviso, questo è un compito 
urgente della Chiesa.

Come ultimo appunto, ricordiamo che è opinione nota tra gli stu-
diosi che san Tommaso non abbia una definizione unitaria del bene 
comune, pertanto, come abbiamo detto, il nostro sforzo è solo un’ap-
prossimazione al suo pensiero. In ogni caso, l’applicazione specifica 
che ne facciamo qui è quella di distinguere tra un obiettivo finale e uno 
remoto di un’organizzazione che, in realtà, nel caso dell’ordine sociale, 
sono abbastanza simili, ma non uguali. 

Se il bene comune è inteso come «l’insieme di quelle condizio-
ni della vita sociale che permettono tanto ai gruppi quanto ai singo-
li membri di raggiungere la propria perfezione più pienamente e più 
speditamente»8 in una società determinata, è importante sottolineare 
che queste condizioni non sono solo materiali, ma anche spirituali e 
intellettuali. Per questo motivo non si può pensare che il bene di una 
comunità politica si realizzi con lo sviluppo materiale o con la moltipli-
cazione delle conoscenze o dell’istruzione, per quanto benefica possa 
essere questa crescita. La dimensione spirituale del bene comune viene 
affrontata da diverse discipline, non necessariamente religiose, come 
la sfera dell’economia, del diritto, ecc. A titolo di esempio, Domingo 
e Rodríguez-Fraile osservano che oggi ci sono 300 milioni di persone 
con depressione diagnosticata e 260 milioni di persone con un disturbo 
d’ansia. Ciò significa che una popolazione equivalente a tutti i cittadini 
dell’Unione Europea è depressa o ansiosa.9 

8  Concilio Vaticano II, Costituzione Pastorale Gaudium et spes sulla Chiesa nel mondo 
contemporaneo, 07-XII-1965, AAS 58 (1966) 947-990, n. 26.
9  Cfr. R. Domingo, G. Rodriguez-Fraile Díaz, Espiritualizarse, Rialp, Madrid 
2025, 19.



316 317cristian mendoza

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

II. La partecipazione alla vita pubblica 
     come esigenza morale cristiana

Il bene comune, da una prospettiva non materiale, si realizza soprattut-
to quando le persone sono consapevoli del proprio bene e della libertà e 
responsabilità che hanno per raggiungerlo. Pertanto, la partecipazione 
alla vita pubblica è una condizione necessaria per il bene comune, che 
non può essere imposto alla volontà umana, né determinato contro la 
volontà degli individui. Parlare di bene comune in senso razionale o spi-
rituale non deve portarci a considerarlo come una capacità che obbliga 
i cittadini ad agire a beneficio di tutti gli altri. Come insegnano Bellocq 
e Insa, «l’uomo virtuoso appetisce secondo ragione: a lui appare bene 
ciò che in realtà è bene – perché è buono secondo ragione –, e quindi 
diventa lui stesso regola e misura del vero bene»,10 ovvero la virtù non è 
la capacità di fare ciò che si deve nonostante il desiderio contrario, ma 
la capacità e abitudine di desiderare ciò che si deve.

Prendere parte attiva allo sviluppo della propria nazione di appar-
tenenza è un dovere morale insegnato dalla Chiesa fin dall’inizio del 
suo pensiero sociale e non significa altro che l’abitudine a desiderare 
il meglio per se stessi e per tutti coloro che ci circondano nella comu-
nità politica, un desiderio che porta naturalmente al bene personale e, 
attraverso questo, al bene comune.11 Va inteso nel senso che farsi cari-
co della propria situazione politica, economica e sociale è un bene per 
l’essere umano, mentre l’indifferenza o la negligenza costituiscono un 
danno per la persona. Di fronte alla situazione odierna, la morale so-
ciale cristiana si chiede se sia ragionevole che, in generale, si adotti un 
forte individualismo in tutto ciò che coinvolge i cittadini e un evidente 
collettivismo in tutto ciò di cui non si curano.12

Al di là della problematica odierna, in cui i cittadini possono rima-
nere isolati e allo stesso tempo di essere sottomessi all’apparato buro-
cratico della res publica, la necessità di una partecipazione responsabile 

10  A. Bellocq, F. Insa, Avviamento alla Teologia Morale. Natura, metodo e storia, Edusc, 
Roma 2023, 370.
11  Cfr. Paolo VI, Lettera Enciclica Populorum Progressio sullo sviluppo dei popoli, 26-III-
1967, AAS 59 (1967) 257- 299, n. 42; Pontificio Consiglio Giustizia e Pace, Com-
pendio, n. 373.
12  Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, LEV, Città del Vaticano 1999, nn. 1878-1885.



316 317il bene comune intrinseco

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

alla società di appartenenza è parte dell’essenza del Vangelo. Si tratta 
di un’esigenza fondamentale per una vita buona, anzi, i cristiani non 
trascurano i problemi terreni perché la loro fede si manifesta nelle ope-
re: «Se uno dice: “io amo Dio” e odia suo fratello, è un bugiardo. Chi 
infatti non ama il proprio fratello che vede, non può amare Dio che non 
vede» (1Gv 4,20).13

Inoltre, la consapevolezza che ogni persona è stata creata a imma-
gine e somiglianza di Dio (Gen 1,26) porta a considerare gli altri come 
uguali, superando, per esempio, la tolleranza ostile nei confronti degli 
immigrati o un certo sfruttamento sociale del lavoro di quei cittadini che 
nella comunità politica si occupano dei compiti più semplici. Secondo 
Benestad, Ratzinger individua il principio dell’ordine sociale proprio 
nel nostro essere creati a immagine e somiglianza di Dio, perché «il 
vero Dio è, per sua natura, essere-per (Padre), essere-dal (Figlio) ed es-
sere-con (Spirito Santo). Eppure l’uomo è a immagine di Dio proprio 
perché l’essere-per, l’essere-dal e l’essere-con costituiscono la forma an-
tropologica fondamentale».14 

Il magistero recente pone maggiormente l’accento sul contributo 
ordinario e quotidiano al bene comune, che consiste nell’ordinare le 
proprie relazioni sociali, l’attività lavorativa, ecc. al bene comune poli-
tico. Questo è ciò che prima san Giovanni Paolo II e, successivamente, 
Benedetto XVI hanno indicato con il concetto di solidarietà e, più che 
di un cambiamento nell’insegnamento della Chiesa, si tratta di rendere 
esplicito ciò che era implicito prima dell’insegnamento di questi pon-
tefici.15 Come giustamente osservano Domingo e Rodríguez-Fraile, «la 
parola solidarietà, derivata dal latino solidus (solido), ha la freschezza 

13  La Sacra Bibbia, CEI 2008, www.bibbiaedu.it
14  «The true Godʼis, of  his own nature, being-for (Father), being-from (Son), and being-with (Holy 
Spirit). Yet man is in the image of  God precisely because the being for, from, and with constitute the 
basic anthropological shape» (B. Benestad, Pope Benedict XVI on the Political and Social Order, in 
G.V. Bradley, E.C. Brugger [eds.], Catholic Social Teaching: A Volume of  Scholarly Essays, 
Cambridge University Press, Cambridge 2019, 188-216, 197). Cfr. J. Ratzinger, Fede, 
Verità e Tolleranza. Il Cristianesimo e le religioni del mondo, Cantagalli, Siena 2003.
15  Cfr. Giovanni Paolo II, Lettera Enciclica Sollicitudo Rei Socialis nel XX anniversario 
della Populorum Progressio, 30-XII-1987, AAS 80 (1988) 513-586; Benedetto XVI, 
Lettera Enciclica Caritas in veritate sullo sviluppo umano integrale nella carità e nella verità, 29-
VI-2009, AAS 101 (2009) 793-867, n. 38.



318 319cristian mendoza

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

del rivoluzionario, la ricchezza del classico e la forza del necessario. 
Sebbene la parola sia stata pronunciata per la prima volta in francese 
(solidarité) e nel contesto della Rivoluzione francese, l’idea di solidarietà è 
antica quanto la Bibbia, la filosofia greca e il diritto romano, i tre grandi 
pilastri della civiltà occidentale. Nel II secolo a.C., l’antico schiavo e 
commediografo romano-africano Terenzio riassunse magistralmente il 
significato profondo della solidarietà umana: “Homo sum: humani nihil a 
me alienum puto (Io sono uomo: nulla di umano mi è estraneo)”».16

Possiamo insistere sul fatto che la partecipazione dei fedeli catto-
lici alla vita pubblica non deriva dal desiderio di risolvere un proble-
ma sociale, poiché il cristianesimo non pretende certo di dare origine a 
una configurazione socio-politica. Il cristianesimo, e dunque i cristiani, 
devono «quaerere primum regnum Dei et iustitiam eius», e pertanto dare ori-
gine a un ordine socio-politico è una conseguenza secondaria, benché 
rilevante, della primaria esigenza religiosa del servizio divino. Si tratta, 
dunque, di un’esigenza religiosa, poiché il cristianesimo, per esistere, ha 
bisogno di un tessuto sociale sano, capace di sostenere il dialogo, l’in-
contro, il perdono, ecc. 

Il magistero ricorda appunto che: «Dio volle santificare e salvare 
gli uomini non individualmente e senza alcun legame tra loro, ma volle 
costituire di loro un popolo, che lo riconoscesse secondo la verità e lo 
servisse nella santità».17 Ciò significa che l’assemblea dei credenti è fon-
data sulla comunità umana, così che, per insediare la Chiesa in modo 
stabile, i cristiani necessitano di rafforzare le relazioni familiari, civili, 
ecc. Indubbiamente, la missione specifica di annunciare il Regno di Dio 
è propria della Chiesa, ma, secondo questa concezione, essa è legata al 
miglioramento delle relazioni sociali, che è compito della politica. 

In ogni caso, senza una sana comunità umana è più difficile an-
nunciare il Vangelo, per cui, quando si promuove il bene comune della 
città terrena con il desiderio di evangelizzare, il magistero esercitato è 

16  Domingo, Rodriguez-Fraile Díaz, Espiritualizarse, 118. Il riferimento classico si 
trova in Publius Terentius Afer, Heauton Timorumenos, 1.1.77, in R. Kauer, W.M. 
Lindsay, P. Terenti Afri Comoediae, Oxford University Press, Oxford 1963. La traduzione 
è nostra.
17  Concilio Vaticano II, Costituzione Dogmatica Lumen gentium sulla Chiesa, 21-XI-
1964, AAS 57 (1965) 5-71, n. 9. Cfr. P. Popović, The Goodness of  Rights and the Juridical 
Domain of  the Good: Essays in Thomistic Juridical Realism, Edusc, Roma 2021, 276.



318 319il bene comune intrinseco

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

autentico.18 Non perché i pastori indichino come guidare tecnicamente 
la vita della comunità, ma perché intendono offrire una riflessione di 
ragione e di fede sulla vita dell’uomo nella società per condurlo più 
efficacemente alla salvezza offerta da Gesù Cristo.19 Benedetto XVI ha 
riconosciuto che: «la responsabilità dei cristiani di operare per la pace 
e per la giustizia e il loro impegno irrevocabile per il bene comune sono 
inseparabili dalla loro missione di proclamare il dono della vita eterna, 
alla quale Dio ha chiamato ogni uomo e ogni donna».20

L’unità che abbiamo sottolineato finora, da una parte tra la fede e 
le opere e, dall’altra, tra la missione della Chiesa e il compito politico, 
ci permette di aggiungere che il cristianesimo cerca di migliorare l’or-
dine sociale senza subordinarlo all’edificazione terrena della Chiesa.21 I 
cristiani annunciano il Vangelo nella costruzione della città terrena, cioè 
non usano le loro relazioni interpersonali come mero strumento per il 
bene della gerarchia ecclesiastica, né si può pensare che la comunità 
umana forgiata dal cristianesimo sia esclusiva dei suoi fedeli. Essa dà 
origine a una comunità umana con valore e finalità intrinseche, anche 
se nella visione della fede cristiana questa associazione terrena non è il 
fine ultimo, perché nessuno ha su questa terra la sua dimora definitiva.22 
In breve, il magistero promuove la comunità terrena per rafforzare l’as-

18  Cfr. Pontificio Consiglio Giustizia e Pace, Compendio, n. 80.
19  Cfr. A. Bellocq, Qué es y qué no es la doctrina social de la Iglesia: una propuesta, «Scripta 
Theologica» 44 (2012) 337-366: 342.
20  Benedetto XVI, Discorso ai Partecipanti all’Assemblea Plenaria della Pontificia Accademia 
delle Scienze Sociali, 3-V-2008. 
21  «Quello di Gesù Cristo è un messaggio di amore: “amatevi gli uni gli altri” (Gv 
15,17), “da questo sapranno che siete i miei discepoli, se avrete amore gli uni per gli 
altri” (Gv 13,35), “amate i vostri nemici e pregate per i vostri persecutori” (Mt 5,44; 
Lc 6,35), di fratellanza: “uno solo è il vostro maestro e voi siete tutti fratelli” (Mt 23,8), 
di carità: “da a chi ti domanda e a chi desidera da te un prestito non volgere le spalle” 
(Mt 5,42), di benevolenza: “tutto quanto volete che gli uomini facciano a voi, anche voi 
fatelo a loro” (Mt 7,12), di concordia: “beati gli operatori di pace” (Mt 5,19). Lo stru-
mento di Gesù Cristo e di ogni cristiano per la diffusione di questo messaggio sono la 
predicazione, la missione, la testimonianza, fino all’accettazione della persecuzione e 
del martirio. E il fine del messaggio cristiano è “il regno dei cieli”, non una rivoluzione 
politica o un ordinamento sociale sulla terra» (M. Pera, Perché dobbiamo dirci Cristiani. Il 
liberalismo, l’Europa, l’Etica, Mondadori, Milano 2008, 125).
22  «[N]on habemus hic manentem civitatem, sed futuram inquirimus» (Eb 13,14).



320 321cristian mendoza

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

semblea umana dove è possibile l’incontro con Dio. Tuttavia, è proprio 
il contributo del cristianesimo che permette alla comunità politica di 
essere pienamente se stessa e di evitare terribili rovine.23 

La partecipazione alla vita politica di cui parliamo è per il bene 
della res publica ma, per quanto abbiamo appena detto, i cristiani sono 
consapevoli che per promuovere il bene della sfera pubblica bisogna 
operare per il bene della Chiesa, il quale non è sostituirsi alla autorità 
politica. Come insegnava Leone XIII: «D’altra parte, se si vuole giu-
dicare rettamente, l’amore soprannaturale per la Chiesa e l’amore na-
turale per la patria sono entrambi figli della stessa fonte, poiché hanno 
come cause e autore Dio stesso, dal che consegue che un dovere non 
può essere in contraddizione con l’altro».24 

Una conseguenza importante di questa non subordinazione del 
bene politico al bene della Chiesa è che la richiesta cristiana di par-
tecipazione alla sfera pubblica oltrepassa l’ambito ecclesiastico, anche 
se non può prescindere dalla sfera morale. Pertanto, per raggiungere 
l’ordine pubblico non sono necessarie l’azione politica diretta dei credenti 
e, tanto meno, quella dei pastori. Tuttavia, dato che tale ordine richiede 
il vero significato del bene umano, la partecipazione di un maggior nu-
mero di cittadini con serie convinzioni religiose dovrebbe migliorare la 
vita della comunità. Come ha ricordato Benedetto XVI, il punto è che: 
«al centro di ogni cultura, percepito o no, vi è un consenso riguardo alla 
natura della realtà e del bene morale, e quindi sulle condizioni per la 
prosperità umana».25

Possiamo quindi affermare che la partecipazione alla vita pubblica 
è un’autentica esigenza morale, che migliora non solo la società ma 
anche la Chiesa stessa. Fin dagli albori dell’era cristiana, durante le 
persecuzioni subite dall’Impero Romano, e dopo nel corso dei secoli, i 
cristiani hanno maturato la convinzione che un Dio che non ha alcuna 

23  «perché crollando gli ordinamenti e i costumi cristiani, inevitabilmente crollano 
anche le fondamenta della società umana» (Leone XIII, Lettera Enciclica Sapientiae 
Christianae, 10-I-1890, in Leonis XIII P.M. Acta, X, Romae 1891, 10-41). 
24  Ibidem. 
25  Benedetto XVI, Discorso agli Ecc.mi presuli della Conferenza dei Vescovi Cattolici degli Stati 
Uniti d’America «ad limina apostolorum», 19-I-2012. 



320 321il bene comune intrinseco

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

influenza su questo mondo può essere ignorato e persino disprezzato.26 
Infatti, il cristianesimo insegna che la via verso la città di Dio passa at-
traverso la città dell’uomo.

Giunti al momento storico presente, la definizione specifica di par-
tecipazione sembra racchiudere il compito di incidere in qualche modo 
sulla direzione della società e la responsabilità di far valere i propri di-
ritti e doveri. Partecipazione significa, in questo senso, «nella vita pub-
blica delle società democratiche, la collaborazione e l’intervento diretto 
dei cittadini al funzionamento degli organi di governo o di determinate 
istituzioni mediante l’esercizio del diritto di voto e di altri diritti loro 
riconosciuti».27 

Tuttavia, da una parte, è controverso pensare che il contributo al 
bene comune consista, in modo eminente, o possa limitarsi al rispetto 
e all’adempimento dei propri doveri e diritti forgiati in una società che 
non sempre riconosce la verità sulla natura umana. L’accettazione acri-
tica dei diritti potrebbe essere fonte di confusione per i cittadini, anche 
perché come ha osservato Charles Taylor, siamo passati da una società 
di diritti che enfatizza la nostra uguaglianza con gli altri, a una società 
di diritti che enfatizza le nostre differenze dagli altri.28 Dall’altra, non 
è possibile affermare che in ogni caso il rispetto e l’adempimento dei 
diritti e dei doveri consista principalmente nella partecipazione attiva 
a posizioni di responsabilità politica, né è possibile affermare che tali 
posizioni siano esclusivamente governative.

Dal XIX secolo, il magistero della Chiesa ha cercato di studiare in 
modo sistematico entrambe le dimensioni della partecipazione, focaliz-
zandosi maggiormente all’inizio su coloro che hanno una responsabilità 
più ampia nella conduzione della vita pubblica, rivolgendo una chiama-
ta specifica ai fedeli della Chiesa affinché tra coloro che detengono posi-
zioni sociali di rilievo, ci fossero più individui che guidassero la città ter-

26  «We are only just beginning to understand how intimately and profoundly the vitality of  a society is 
bound up with its religion. It is the religious impulse which supplies the cohesive force which unifies a 
society and a culture. The great civilizations of  the world do not produce the great religions as a kind 
of  cultural by-product; in a very real sense the great religions are the foundations on which the great 
civilizations rest» (C. Dawson, Progress and Religion: An Historical Inquiry, Catholic Univer-
sity of  America Press, Washington D.C. 2001, 180). 
27  Partecipazione, in Enciclopedia Treccani online, www.treccani.it/vocabolario/partecipazione/
28  Cfr. C. Taylor, Il disagio della modernità, Laterza, Roma-Bari 1994. 



322 323cristian mendoza

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

rena secondo i valori del Vangelo. Con lo sviluppo storico, fortemente 
influenzato dai totalitarismi del XX secolo, l’insegnamento della Chiesa 
sulla responsabilità morale di partecipare alla vita pubblica si è orienta-
to maggiormente verso l’affermazione della responsabilità di orientare 
al bene comune la propria azione nel lavoro, nella cultura, ecc. Questa 
affermazione del ruolo di ciascuno nella realizzazione del bene comune 
assumerà con il passare del tempo nomi più moderni, come «l’ipoteca 
sociale» di cui parlava san Giovanni Paolo II.29 

A partire da quel momento, la Chiesa non spinge i fedeli cristiani a 
ottenere posizioni chiave per guidare la comunità umana, mantenendo 
in qualche modo lo status quo della nazione, ma ricorda loro che tut-
te le persone di buona volontà hanno l’obbligo morale di trasformare 
l’ordine sociale dall’interno per proteggere la dignità di ogni persona. 
Possiamo sottolineare che, già nel secolo scorso, i pastori della Chiesa 
notavano con rammarico che contribuire al funzionamento della res pub-
blica non significa immediatamente promuovere il bene comune. Come 
affermava san Paolo VI: «Senza dubbio l’uomo può organizzare la terra 
senza Dio, ma “senza Dio egli non può alla fine che organizzarla contro 
l’uomo. L’umanesimo esclusivo è un umanesimo inumano”».30

III. La responsabilità morale dei cristiani 
      in posizioni sociali rilevanti

È noto che il pensiero sociale della Chiesa, inteso come studio sistemati-
co dei problemi sociali, è emerso alla fine del XIX secolo. In questo pe-
riodo storico, papa Leone XIII criticò alcune teorie razionaliste, come 
lo scientismo e il materialismo; e anche le pratiche sociali che danneg-
giavano i cittadini, come l’ideale socialista dell’eliminazione della pro-
prietà privata e lo sfruttamento dei lavoratori da parte dei proprietari 
dei mezzi di produzione. La Rerum Novarum, la lettera enciclica che ha 
dato inizio al pensiero sociale cristiano, non parla in nessun punto di 
responsabilità, però utilizza almeno una volta il concetto di partecipa-
zione, forse in senso metafisico, per affermare che: «Il potere politico 

29  Cfr. Giovanni Paolo II, Sollicitudo Rei Socialis, n. 42. 
30  Paolo VI, Populorum Progressio, n. 42.



322 323il bene comune intrinseco

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

viene da Dio ed è una certa quale partecipazione della divina sovranità».31

L’uso del concetto di partecipazione come dipendenza dal potere divino 
mostra che, fin dall’inizio, il magistero ecclesiale è stato interessato a 
sottolineare che i fedeli della Chiesa sono impegnati per il bene comune 
di tutti. Per Leone XIII è molto chiaro che ciò che è illecito negli affari 
privati non può essere lecito negli affari pubblici. È in questo senso che 
egli indica che l’ordine pubblico deve essere ordinato alla verità sull’es-
sere umano insegnata dalla Chiesa cattolica. Le circostanze storiche in 
cui vive, cioè mentre si celebra il centenario della Rivoluzione francese 
e si propugna un forte anticlericalismo, gli permettono di ricordare che 
la Chiesa promuove il bene comune, non solo dei suoi fedeli ma di tutti i 
cittadini. Per questo motivo, sminuire il ruolo della Chiesa nella società 
significa minare lo sviluppo sociale in generale. Il giurista tedesco Ernst 
Wolfgang Böckenförde, in un saggio del 1967, ha definito in modo chia-
ro questa convinzione, ricordando inoltre che gli aspetti estrinseci (au-
torità e legge) del bene comune non bastano: 

Lo Stato liberale secolare vive di presupposti che non è in grado di garantire. 
Questo è il grande rischio che esso si è assunto per amore della libertà [...] Da 
una parte esso può esistere come Stato liberale solo se la libertà, che esso garan-
tisce ai suoi cittadini, si regola dall’interno, vale a dire, a partire della sostanza 
morale del singolo e dall’omogeneità della società. D’altra parte, se lo Stato 
cerca di garantire da sé queste forze regolatrici interne attraverso i mezzi della 
coercizione giuridica e del comando autoritativo, esso rinuncia alla propria 
libertà e ricade – su un piano secolarizzato – in quella stessa istanza di totalità 
da cui si era tolto con le guerre civili confessionali.32

L’idea ha una certa attualità oggi, poiché la nostra società fortemente 
secolarizzata, tende a ignorare l’importanza delle conseguenze sociali 
della religione in generale e, in Occidente, soprattutto del cristianesi-
mo. La sinergia positiva tra moralità personale e miglioramento sociale 
costituisce una convinzione che più recentemente Benedetto XVI ri-
cordò alle autorità britanniche nella Westminster Hall con queste parole: 
«Ogni generazione, mentre cerca di promuovere il bene comune, deve 
chiedersi sempre di nuovo: quali sono le esigenze che i governi possono 

31  Leone XIII, Lettera Enciclica Rerum Novarum sulla questione operaia, 15-V-1891, ASS 
23 (1890/91) 641-670, n. 28. Il corsivo è nostro.
32  E.W. Böckenförde, La formazione dello Stato moderno come processo di secolarizzazione, 
Morcelliana, Brescia 2006, 68.



324 325cristian mendoza

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

ragionevolmente imporre ai propri cittadini, e fin dove esse possono 
estendersi? A quale autorità ci si può appellare per risolvere i dilemmi 
morali?».33

Tuttavia, dopo l’esperienza politica del secolo passato, che oggi si 
perpetua in qualche modo in una forma più o meno velata di totalitari-
smo, alcuni autori osservano che per raggiungere il bene comune, non 
è sufficiente considerare come dovremmo concepire l’autorità ideale, 
ma è necessario anche riflettere sui mezzi per correggere e riorientare 
l’azione di tale autorità.34

Rispetto alla tradizione precedente, l’enciclica leonina fa avanzare 
la riflessione sociale della Chiesa, poiché si assume il compito di preci-
sare in modo esatto non solo il ruolo della autorità nella sfera pubblica, 
ma anche il compito stesso di ogni autorità, sia essa politica o econo-
mica. Forse perché, agli albori della Rivoluzione industriale, la società 
era fortemente gerarchizzata. Non era difficile distinguere tra padroni e 
operai, signori e servi, autorità politica e popolo. L’insegnamento della 
Chiesa non pretendeva di ridurre la forza dell’autorità, ma di garantire 
che fosse usata per il bene dei cittadini. Per questa ragione, Leone XIII 
esortava i fedeli cristiani a partecipare alla vita pubblica per assicurare 
che i gruppi dirigenti guidassero la popolazione generale verso i valori 
del Vangelo, che, come sottolinea il pontefice, sono garanzia di giustizia 
generale e di pace sociale. Il Papa insegnava che: 

l’astenersi del tutto dal partecipare alla vita politica sarebbe altrettanto colpe-
vole quanto negare il proprio contributo operoso al bene comune: tanto più in 
quanto i cattolici, proprio in ragione della dottrina che professano, sono impe-
gnati ad agire con particolare scrupolo e integrità. Per contro, se essi si tengono 
in disparte, prenderanno facilmente il potere uomini, le cui opinioni danno ben 
poco affidamento di poter giovare allo Stato.35

La visione di Leone XIII sembra essere stata quella di costituire una 
grande civiltà cristiana. Per questo era necessario che lo sviluppo delle 
istituzioni civili andasse di pari passo con quello delle istituzioni eccle-

33  Benedetto XVI, Discorso per l’incontro con le Autorità Civili in occasione del Viaggio Aposto-
lico nel Regno Unito, 17-IX-2010.
34  Cfr. M. Novak, P. Adams, E. Shaw, Social Justice Isn’t What You Think It Is, Encounter 
Books, New York 2015, 321.
35  Leone XIII, Lettera Enciclica Immortale Dei, 1-IX-1885, in Leonis XIII P.M. Acta, V, 
Romae 1886, 118-150.



324 325il bene comune intrinseco

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

siastiche: «E così, grazie al valido concorso di ogni ordine di cittadini, si 
è potuto fondare un gran numero di pie e benefiche istituzioni: chiese, 
scuole per l’istruzione e l’educazione dei fanciulli, collegi per gli studi 
superiori, ricoveri per i poveri, ospedali e conventi».36 

Poiché non si poteva pensare che fossero gli ecclesiastici a tenere le 
redini dello sviluppo civile, come ai tempi dello Stato Pontificio, sarebbe 
stato almeno auspicabile che coloro che occupavano posizioni di rilievo 
sociale, anche se non necessariamente di governo, fossero buoni fedeli 
della Chiesa. Ciò si poteva ottenere solo con una grande partecipazione 
politica da parte della moltitudine dei cattolici. 

Non diversamente accadde nei primi secoli dell’era cristiana. I principi e lo spi-
rito dei popoli pagani erano allora quanto mai lontani dallo spirito e dai prin-
cipi evangelici; tuttavia era dato vedere i cristiani, in mezzo alla superstizione, 
incorrotti e sempre coerenti con se stessi, introdursi animosamente ovunque 
intravedessero un varco.37

In questi insegnamenti troviamo la distinzione, da parte del Pontefice, 
tra lo sviluppo sociale che i fedeli cristiani potevano ottenere e le ingiu-
stizie osservate all’epoca. Come abbiamo visto in precedenza, l’idea di 
partecipazione dei cristiani alla vita pubblica non pretendeva di modi-
ficare la struttura sociale basata su gruppi di proprietari e di lavoratori, 
ma cercava di assicurare che ci fosse un buon numero di fedeli della 
Chiesa tra coloro che potevano dirigere tutti gli altri verso il bene comu-
ne. Questi documenti riflettono la convinzione di papa Pecci secondo 
cui coloro che possono apportare cambiamenti sostanziali per il bene 
comune sono soprattutto i cristiani. È proprio la religione cristiana a 
essere indicata come via di prosperità dello Stato, il che implica la par-
tecipazione da parte dei cattolici in quanto cattolici: «Per difendere la 
pubblica tranquillità e l’ordine resta soltanto la forza: ma anche la forza 
pubblica diventa molto debole se scompare l’aiuto della religione: risul-
ta più atta a creare schiavitù che obbedienza; raccoglie già in se stessa i 
semi di gravi disordini».38

Forse Delsol e chiunque altro legga queste affermazioni con ca-
tegorie moderne potrebbe ritenere che il Magistero, o almeno Leone 

36  Idem, Lettera Enciclica Longinqua Oceani, 6-I-1895, ASS 27 (1894/1895) 387-399. 
37  Idem, Lettera Enciclica Immortale Dei.
38  Idem, Lettera Enciclica Sapientiae Christianae, 10-I-1890, ASS 22 (1889/1890) 385-404.



326 327cristian mendoza

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

XIII, intendesse realizzare un Impero con il Papa Imperatore, dove i 
fedeli della Chiesa avrebbero ottenuto il dominio sul potere politico: 
«siamo obbligati per legge di natura ad amare e difendere particolar-
mente quella città nella quale siamo nati e cresciuti in questa luce, fino 
al punto che un buon cittadino non può dubitare di dover dare anche la 
vita per la patria».39 

A noi sembra, invece, che questa prevalenza dei cattolici nella sfera 
dei poteri pubblici, nella visione del magistero leonino, fosse semplice-
mente il modo più rapido per superare le ingiustizie allora subite dal 
popolo, ciò senza ignorare che nella visione di Leone XIII per risanare e 
far progredire la società lo Stato deve essere confessionale. Un’idea che 
riecheggia almeno fino al pontificato di Pio XII: 

Soltanto una società illuminata dai dettami della fede, rispettosa dei diritti di 
Dio, certa del conto che i suoi capi responsabili dovranno rendere al Giudi-
ce supremo nell’intimo della loro coscienza e al cospetto dei vivi e dei morti, 
soltanto una tale società saprà riconoscere e interpretare rettamente i vostri 
bisogni e le vostre giuste aspirazioni, difendere e propugnare i vostri diritti, sag-
giamente guidarvi nell’adempimento dei vostri doveri, secondo la gerarchia dei 
valori e l’armonia della convivenza domestica e civile stabilite dalla natura.40

Insomma, non basta avere buoni governanti, ma è necessario che essi 
governino in vista del vero bene comune. Un ordine sociale che genera 
ingiustizie in modo molto efficiente non si ferma, se chi esercita l’au-
torità non decide di seguire come fine centrale della propria azione di 
governo un bene che va oltre i propri interessi privati, di partito, ecc. 

È vero che, in vista del bene della religione, Leone XIII vuole evi-
tare che coloro che sono ostili alla Chiesa acquisiscano troppo pote-
re e che lo detengano invece coloro che la amano. Tuttavia, l’intento 
principale dei testi è il bene della comunità politica e non il bene della 
Chiesa. Infatti, è possibile osservare che, per il Papa, i valori del Vangelo 
portano al desiderio di giustizia, servizio, onestà, ecc. che non è facile, o 
addirittura possibile, ottenere solo con l’educazione e le buone manie-
re. Leone XIII non cessa di confidare nell’azione dell’autorità né parla 
nei suoi documenti di responsabilità personale, nonostante consideri la 

39  Ibidem.
40  Pio XII, Radiomessaggio in occasione del Santo Natale, 23-XII-1949, in Discorsi e Radio-
messaggi di Sua Santità Pio XII, XI, Tipografia Poliglotta Vaticana, Città del Vaticano 
1955, 327-340.



326 327il bene comune intrinseco

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

democrazia una forma di governo accettabile: «non s’intende condan-
nare in sé neppure il fatto che il popolo partecipi, in maggiore o minore 
misura, alla vita pubblica: il che può rappresentare in certe circostanze 
e con precise leggi, non solo un vantaggio ma anche un dovere civile».41

Nello sviluppo degli insegnamenti sociali, l’idea della partecipazio-
ne alla vita pubblica rimarrà per molti anni un’esigenza morale per i fe-
deli cristiani, soprattutto per chi occupa un ruolo di rilievo nella società, 
perché è la via privilegiata per promuovere il bene comune.42 Quest’ul-
timo dovrebbe essere raggiunto tramite l’azione di un’autorità fedele ai 
principi cristiani – il rispetto della dignità della persona, della solidarietà 
e della sussidiarietà – e che richiede la partecipazione di tutti i cittadini 
come impulso che permette ai cristiani di raggiungere tutte le posizioni 
sociali, anche le più elevate.

Per concludere questa sezione, possiamo considerare che san Tom-
maso d’Aquino ci offre elementi di riflessione per capire che il prin-
cipio centrale della teoria politica cristiana è che un regime esistente 
può avere un’autorità legittima davanti a Dio, anche se i fedeli della 
Chiesa non sono d’accordo con esso, come nel caso dell’Imperatore di 
Roma nei primi secoli dell’era cristiana. Nonostante il loro disaccordo 
con il regime esistente, i cristiani devono rispettarne l’autorità naturale. 
Questo è l’atteggiamento di fondo di chi accetta i diritti umani, perché 
è possibile pensare che non siano concetti validi, anche se non sono di 
per sé corrotti. Il motivo del disaccordo con l’idea moderna di questi 
concetti è che, non appena si inizia a parlare di diritti umani, si usa il 
linguaggio del liberalismo morale individuale43. Tuttavia, il modo più 
comune in cui oggi i cittadini sono invitati a partecipare alla vita politi-
ca, e più in generale alla vita pubblica delle loro comunità, è quello di 
far valere i propri diritti e di adempiere ai rispettivi obblighi. La dura 

41  Leone XIII, Sapientiae Christianae. 
42  Cfr. Pio XI, Lettera Enciclica Quadragesimo Anno sulla ricostruzione dell’ordine sociale nel 40º 
anniversario della Rerum Novarum, 15-V-1931, AAS 23 (1931) 177-228, n. 58; Giovanni 
XXIII, Lettera Enciclica Mater et Magistra sui recenti sviluppi della questione sociale, 15-IX-
1961, AAS 53 (1961) 401-464, n. 37; Idem, Lettera Enciclica Pacem in Terris sulla pace 
fra tutte le genti fondata nella verità, nella giustizia, nell’amore, nella libertà, 11-IV-1963, AAS 55 
(1963) 3, 257-304, n. 34.
43  Per approfondire questo punto, cfr. P.J. Deneen, Why Liberalism Failed?, Yale Univer-
sity Press, Yale 2018.



328 329cristian mendoza

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

esperienza della Seconda Guerra Mondiale e il continuo processo di 
secolarizzazione sembrano aver messo da parte, almeno per un certo 
periodo, l’idea di Leone XIII di costruire una grande civiltà cristiana in 
cui il miglioramento del mondo si ottiene più efficacemente attraverso 
l’edificazione della Chiesa, anche nella sua dimensione terrena. 

IV. La partecipazione e responsabilità alla vita pubblica dei cristiani        
      e i diritti umani

La responsabilità dei fedeli di partecipare all’andamento della sfera 
pubblica della propria comunità si basa oggi su una serie di diritti 
e doveri. Giova considerare che nella seconda metà del XX secolo, 
le società occidentali hanno sperimentato un processo accelerato di 
secolarizzazione che, tra le altre conseguenze, sottolinea un forte sog-
gettivismo giuridico. Ciò significa che alle persone possano essere con-
cessi dei diritti (intesi come facoltà o poteri) per fare qualcosa che non 
dovrebbe essere nel loro interesse, che non è buono per loro. Popović, 
seguendo Tommaso d’Aquino, osserva che la soluzione è anche quella 
di non concentrarsi esclusivamente sul rispetto oggettivo di ciò che è 
legalmente imposto, poiché la legge non è ciò che è giusto, ma solo un 
motivo per raggiungerlo: lex, non ipsum ius, proprie loquendo, sed aliqualis 
ratio iuris.44 In altre parole, vivere la giustizia non significa rispettare 
rigorosamente la legge, ma dare a ciascuno ciò che è suo. Il Dottore 
comune propone che la giuridicità è nell’esistenza stessa della cosa 
giusta. Lo ius è, per così dire, la cosa (res) stessa vista come punto focale 
di un tipo specifico di relazione tra più persone.45 L’insegnamento del-
la Chiesa sull’esercizio dei propri diritti e doveri nella sfera pubblica 
segue il pensiero di san Tommaso, che ci libera dall’eccessivo oggetti-
vismo e soggettivismo giuridico che regna ai nostri giorni, riportando-
ci alla necessità di vivere la giustizia nella società.

La chiamata alla partecipazione alla vita pubblica, in questo sen-
so, purifica l’esercizio dei propri diritti e doveri, che non sono intesi 
come mero rispetto della legge da un lato, né, dall’altro, come accet-
tazione acritica di una serie di poteri imposti dalla comunità in cui si 

44  Popović, The Goodness of  Rights and the Juridical Domain of  the Good, 34. 
45  Cfr. S.Th. I-II, qq. 90-108.



328 329il bene comune intrinseco

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

è nati. La partecipazione dei fedeli della Chiesa alla sfera pubblica è 
un dovere morale di contribuire al bene comune, al di là del semplice 
rispetto dei propri diritti e doveri cioè, richiede la considerazione di 
ciò che è giusto per attuarlo con coscienza in vista dei beni personali 
e comuni. Il richiamo alla partecipazione politica non pretende che 
le nazioni siano dirette dai cattolici, ma l’armonizzazione tra realtà e 
legge richiede la collaborazione di tutti i fedeli con i detentori del po-
tere politico. Ecco come, si esprimeva il Santo Padre Giovanni XXIII: 
«Attraverso la partecipazione alla vita pubblica si aprono agli esseri 
umani nuovi e vasti campi di bene, mentre i frequenti contatti fra cit-
tadini e funzionari pubblici rendono a questi meno arduo cogliere le 
esigenze obiettive del bene comune».46

Il magistero della Chiesa non vuole sminuire i cristiani e, pur non 
insistendo sul fatto che essi debbano governare il destino dei loro po-
poli, ricorda loro che hanno la responsabilità di far valere attivamente 
e responsabilmente i propri diritti e doveri, ma solo in contrapposizio-
ne a qualsiasi teoria di ingegneria sociale. I cristiani, in quanto cittadi-
ni intelligenti e liberi, non devono essere dominati da alcuna ideologia 
politica o economica. Come osserva Rodríguez-Luño,

I processi politici e i processi sociali sono molto diversi. Nei primi c’è una 
mente (può anche essere un gruppo di esperti) che li indirizza secondo lo 
scopo che ci si propone: si concepisce un ordine e si dispone della coerci-
zione per farlo rispettare. I processi sociali, invece, sono nati dalla libera 
collaborazione tra gli uomini e, inoltre, generalmente non rispondono ad 
un disegno intenzionale. Rispetto alla coercizione e alla previsione mil-
limetrica, tipica dei processi politici, i processi sociali sono caratterizzati 
dall’essere spontanei.47 

In questo periodo dell’insegnamento cristiano, senza far proprio il to-
talitarismo di Stato, l’idea di fondo è che l’ordine sociale, inteso sia 
come insieme di infrastrutture che consentono la prosperità econo-
mica e sia come insieme di regole giuridiche che assicurano la giusti-
zia, deve dare come risultato la pace. In questo modo, come osserva 
Adrian Vermeule, si realizza l’aspirazione classica a un bene comune 
oggettivo: «questi beni includono, in una famosa triade, pace, giustizia 

46  Giovanni XXIII, Pacem in Terris, n. 44.
47  Á. Rodríguez-Luño, Stato e libertà. Un’ introduzione all’etica politica, Edusc, Roma 2021, 18.



330 331cristian mendoza

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

e prosperità, che io traspongo alle condizioni moderne in modo da 
includere varie forme di salute, sicurezza e stabilità economica».48

L’idea di un bene comune concreto e sicuro per tutti sembra aver 
guidato la definizione di questo concetto nei testi del Concilio Vaticano 
II, che lo definiscono come: «l’insieme di quelle condizioni della vita 
sociale che permettono tanto ai gruppi quanto ai singoli membri di rag-
giungere la propria perfezione più pienamente e più speditamente»49.

Possiamo notare che, in tal modo, il bene comune è stato deline-
ato, in un certo senso enfatizzando la sua dimensione estrinseca, dove 
l’impulso dell’ordine sociale deve facilitare che ciascun cittadino realiz-
zi il proprio sviluppo. In realtà, il pensiero sociale della Chiesa non si 
concentra sulle condizioni di sviluppo che raggiungono l’individuo, ma 
sul modo in cui l’individuo si sviluppa in accordo con tali condizioni. 
La società potrebbe diventare un insieme di condizioni che rendono 
la vita umana più confortevole, ma non necessariamente una vita mi-
gliore. Quando i cittadini ricevono tutto dall’assistenza sociale (fornita 
dallo Stato o da privati) non raggiungono uno sviluppo personale, non 
agiscono in modo responsabile, non crescono come persone. Alla fine, 
«una società giusta non è possibile se gli individui non sono giusti. Il co-
rollario è che ci sarà tanta ingiustizia nelle strutture della società quanta 
ne esiste nelle anime dei singoli cittadini. Questo è anche il pensiero di 
Agostino, Tommaso d’Aquino e Tommaso Moro».50

Per riequilibrare un’apparente posizione troppo estrinseca, san Pa-
olo VI non esiterà ad aggiungere che questo ambiente comunitario è 
fonte di libertà individuale: «al tempo stesso che il progresso scientifico 
e tecnico continua a sconvolgere il paesaggio dell’uomo, i suoi modi di 
conoscenza, di lavoro, di consumo e di relazione, una duplice aspirazio-
ne si esprime in questi nuovi contesti, sempre più viva man mano che si 
sviluppano l’informazione e l’educazione: aspirazione all’uguaglianza, 

48  «[T]hese goods include, in a famous trinity, peace, justice, and abundance, which I extrapolate to 
modern conditions to include various forms of  health, safety, and economic security» (A. Vermeule, 
Common Good Constitutionalism, Polity Press, Cambridge 2022, 35-36).
49  Concilio Vaticano II, Gaudium et spes, n. 26. 
50  «[A] just society is not possible unless individuals are just. The corollary is that there will be so 
much injustice in the structures of  society as there is injustice in the souls of  individual citizens. This 
is also the thought of  Augustine, Thomas Aquinas and Thomas More» (Benestad, Benedict XVI 
on the Political and Social Order, 201). 



330 331il bene comune intrinseco

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

aspirazione alla partecipazione: due forme della dignità e della libertà 
dell’uomo».51

L’aspetto interessante di queste affermazioni è che cercano di pre-
servare entrambe le dimensioni del bene comune, forse sottolineando di 
più la dimensione intrinseca. Sembrano sottolineare che ogni persona 
deve avere a disposizione i mezzi necessari per raggiungere il proprio 
bene, senza ignorare che non è sempre possibile dare per scontato non 
solo che ogni individuo conosca e cerchi il meglio per se stesso, ma 
anche, e questa è la cosa più difficile da accettare, che l’ordine sociale 
debba provvedere ai mezzi necessari per conseguire quel bene persona-
le a cui si aspira: risorse materiali, riconoscimento giuridico dei diritti 
dei cittadini, o anche l’educazione e l’informazione essenziali a tal fine. 
Come abbiamo notato in precedenza, la teoria più liberale dei diritti 
umani dà più importanza ai diritti che al bene umano. Possiamo avere 
diritto a qualcosa che non ci fa bene, che ci danneggia.

Il sistema moderno dei diritti ha come priorità principale quella 
di permetterci di dirigere la nostra vita secondo la nostra volontà, di 
raggiungere l’auto-strutturazione. I cittadini vogliono realizzare ciò che 
si prefiggono, perché pensano che sia un bene. Lo Stato non dovrebbe 
occuparsi di ciò che dovrebbe essere buono per gli esseri umani, ma 
solo dei processi attraverso i quali gli individui possono raggiungere una 
buona vita. L’individualismo diventa dunque la cornice decisionale del-
la comunità.

Quando il bene comune è inteso solo da una prospettiva estrinse-
ca, come ambiente socio-culturale che permette lo sviluppo personale, 
allora la partecipazione non è altro che collaborazione al buon funzio-
namento del sistema, un modo per contribuire al funzionamento del 
piano sociale progettato da chi detiene l’autorità politica o economi-
ca sul popolo. Le teorie politiche di taglio marxista e le conseguenze 
antropologiche dei governi con economia pianificata e centralizzata, 
che hanno disincentivato il lavoro, sminuito l’importanza della fami-
glia, limitato il bene della religione, ecc., sembrano aver suscitato nel 
magistero ecclesiale una reazione di opposizione alla concezione del 
bene comune basata sulla sua dimensione estrinseca. Non basta indi-

51  Paolo VI, Lettera Apostolica Octogesima Adveniens nel 80º anniversario della Rerum 
Novarum, 14-V-1971, AAS 63 (1971) 401-441, n. 22.



332 333cristian mendoza

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

care di collaborare con gli ordinamenti sociali, ma è necessario contro-
bilanciare la sottomissione dell’azione personale a quella collettiva.52 Il 
modo per farlo è introdurre il concetto di responsabilità che, a partire 
da questo momento, rimarrà inteso come l’esigenza morale di cercare 
attivamente il bene della propria famiglia, della propria comunità, ecc. 
Così è presentato nel recente Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, 
dove si osserva che: «perché ogni persona, famiglia o corpo intermedio 
ha qualcosa di originale da offrire alla comunità […] è necessaria una 
adeguata responsabilizzazione del cittadino nel suo “essere parte” attiva 
della realtà politica e sociale del Paese».53

A nostro parere, poiché il concetto di partecipazione è orientato 
al conseguimento del bene comune, non è sufficiente bilanciare questa 
ricerca con la responsabilità personale, ma è necessario ridefinire il 
bene comune in altri termini, che si concentrino maggiormente sulla 
dimensione intrinseca del bene di vivere in comunità. In altre parole, 
non basta saper fare il bene agli altri, ma sembra ogni volta più im-
portante voler fare il bene con gli altri. Così lo ha man mano sottolineato il 
magistero recente: 

Si ama tanto più efficacemente il prossimo, quanto più ci si adopera per un bene 
comune rispondente anche ai suoi reali bisogni. Ogni cristiano è chiamato a que-
sta carità, nel modo della sua vocazione e secondo le sue possibilità d’incidenza 
nella pólis. È questa la via istituzionale – possiamo anche dire politica – della 
carità, non meno qualificata e incisiva di quanto lo sia la carità che incontra il 
prossimo direttamente, fuori delle mediazioni istituzionali della pólis.54

Una via possibile per riformulare il bene comune nel suo significato 
più pieno, superando la mera visione estrinseca, consiste nel ricordare 
che è meglio raggiungere lo sviluppo con gli altri che raggiungerlo solo 
parzialmente da soli. Per fare ciò, è necessario trovare l’equilibrio tra 
due tendenze. La prima è costituita dalla falsa profezia dell’ingegneria 
sociale di Saint-Simon, Fourier e Proudhon, che non solo non permette 
di ottenere la produzione desiderata, ma finisce per far disperare coloro 

52  Cfr. M. Rhonheimer, Cristianismo y Laicidad: Historia y actualidad de una relación compleja, 
Rialp, Madrid 2009, 135-136.
53  Pontificio Consiglio Giustizia e Pace, Compendio, n. 187.
54  Benedetto XVI, Caritas in veritate, n. 7.



332 333il bene comune intrinseco

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

che potrebbero mettersi all’opera per conseguirla.55 Alexis de Tocque-
ville ci aveva avvertito contro questo rischio:

Dopo aver preso gli individui, uno dopo l’altro, nelle sue mani possenti e averli 
plasmati a suo piacimento, il sovrano stende quindi le sue braccia sulla società 
tutta intera; ne ricopre la superficie con una rete di piccole regole complicate, 
minuziose e uniformi, attraverso le quali le menti più originali e gli animi più 
vigorosi non possono aprirsi un varco per andare al di là della folla. Non spezza 
le volontà, ma le fiacca, le piega e le controlla; raramente obbliga all’azione, 
ma si oppone di continuo al fatto che si agisca; non distrugge, ma impedisce 
semplicemente di nascere; non tiranneggia, ma ostacola, reprime, snerva, spe-
gne, inebetisce e riduce infine ogni nazione a non essere altro che un gregge di 
animali pavidi e industriosi, di cui il governo è il pastore.56

La seconda è cadere nell’individualismo, propria della teoria liberale 
dei diritti umani e giustamente denunciato da García Huidobro, che 
ci chiede se 

c’è qualcosa di più comodo che sapere che, a pochi isolati da casa nostra, c’è un 
supermercato aperto ventiquattr’ore su ventiquattro, dal lunedì alla domenica? 
Alzarsi alle 4 del mattino e sapere che ci sarà una cassiera pronta a venderci 
uno yogurt suona confortante. È comodissimo anche, in pieno giorno di dome-
nica, comprare in un centro commerciale la giacca che ci servirà lunedì, perché 
quella che abbiamo è un po’ stropicciata e stirarla è noioso. Che ci siano molti 
dipendenti che avranno tempo di vedere i loro figli piccoli solo a febbraio è una 
nota a margine, irrilevante rispetto all’importanza dell’acquisto che vogliamo 
fare. Si tratta di una realtà che dovrebbe riempirci di vergogna.57

In entrambi gli esempi, è chiaro che ciò che è giusto (ius) non è sem-
plicemente far rispettare le leggi (oggettivismo esagerato), né eser-
citare i propri diritti a scapito del bene delle persone (soggettivismo 
esagerato).

Alla fine di questa sezione, possiamo constatare che sono cambiati 
i mezzi con cui si realizza la partecipazione dei fedeli cristiani alla vita 
pubblica delle rispettive comunità. Da una partecipazione basata prin-
cipalmente sull’autorità civile, economica, politica, ecc. siamo passati 
a una partecipazione generalizzata grazie al riconoscimento dei diritti 

55  Cfr. l’interessante analisi di J.-Y. Calvez, Marx et le Marxisme : Une pensée, une histoire, 
Eyrolles, Paris 2007, 20.
56  A. Tocqueville, La democrazia in America, a cura di M. Tesini, tr. it. di S. Furlati, Città 
Aperta, Troina 2005 (1835-1840), l. II, parte 4, cap. 6, 377.
57  García Huidobro, Comunidad, 239.



334 335cristian mendoza

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

umani. Possiamo vedere la continuità del magistero della Chiesa in 
quanto, sebbene siano cambiati i mezzi, l’insegnamento rimane inva-
riato: a tutti i cittadini, non solo ai cristiani, deve essere garantita una 
vera libertà, o “libertà di qualità”, che consenta loro di scegliere ciò che 
è meglio e di attenersi alla propria scelta.58 Oltre al cambiamento dei 
mezzi per ottenere la partecipazione politica, si assiste a un crescente 
processo di negazione della cittadinanza alla religione stabilita e, quin-
di, anche al cristianesimo. I pastori della Chiesa, pur rispettando per 
quanto possibile i mezzi di partecipazione che si dimostrano più o meno 
efficaci, hanno anche il compito di integrare il bene comune che questi 
mezzi realizzano. Come abbiamo visto, il rispetto dei diritti umani può 
consentire all’autorità di proteggere il bene comune e di far rispettare la 
legge, sempre in una prospettiva estrinseca. È quindi necessario garan-
tire che il bene comune risponda al bene personale e alla collaborazione 
sociale che il vero bene personale promuove. Pertanto, non è necessario 
che l’autorità politica si ponga un obiettivo collettivo né è corretto con-
fondere il bene comune con gli obiettivi comuni. Naudet osserva che 
questo è stato l’errore del premio Nobel per l’economia Jean Tirol, il 
quale pensava che il bene comune fosse «l’interesse generale della so-
cietà». Si trattava di una visione sbagliata, perché una società può essere 
interessata a qualcosa che non le giova realmente.59 

La promozione del bene comune a partire da un’attenta considera-
zione del bene personale e della necessaria collaborazione umana per 
raggiungerlo è ciò che chiamiamo bene comune intrinseco, e dediche-
remo la sezione seguente alla sua definizione.

58  «Le germe naturel de la liberté est formé en nous principalement par le sens du vrai et du bien, 
de la droiture et de l’amour, par le désir de la connaissance et du bonheur. Ou encore par ce que les 
anciens appelaient les “semina virtutum”, les semences des vertus qui feront croître ces dispositions 
naturelles, le sens de la justice, du courage, de la vérité, de l’amitié, de la générosité, etc., qui nous font 
spontanément louer les actes conformes et réprouver les manquements, du moins dans une considération 
générale. Ces dispositions projettent devant nous un certain idéal de vie qui oriente nos désirs, nos inten-
tions, et régit nos jugements moraux» (S.-T. Pinckaers, Les sources de la morale chrétienne. Sa mé-
thode, son contenu, son histoire, Academic Press Fribourg-Cerf, Fribourg-Paris 20125, 364).
59  Cfr. J.Y. Naudet, La Doctrine sociales de l’Église, Tome 3. Une réponse pertinente aux désordres 
du monde, Presses Universitaires d’Aix-Marseille, Aix en Provence 2019, 58.



334 335il bene comune intrinseco

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

V. Verso il bene comune intrinseco 

Possiamo ricordare che il concetto di bene comune proviene da Aristo-
tele, ripreso e interpretato da san Tommaso in modo peculiare. Il moti-
vo è che Aristotele si occuperà del bene comune soprattutto quando si 
riferisce al bene della polis, mentre per san Tommaso è possibile parlare 
di un bene comune estrinseco e di un bene comune intrinseco. Comin-
ciamo ad analizzare la teoria aristotelica.

Aristotele pensava innanzitutto che il bene comune permettesse di 
distinguere il modo di governo. Il governo di una città è indicato da due 
assi principali. Da un lato, lo scopo del governante, che può essere la ri-
cerca del bene comune o del bene della classe dirigente. Dall’altro lato, c’è 
il numero di persone che governano, che può essere uno, pochi o molti.60

Quando una persona governa per il bene comune, si ha una mo-
narchia. Quando una persona governa per il proprio tornaconto, si ha 
la tirannia. Quando poche persone governano per promuovere il bene 
comune, si può parlare di aristocrazia, mentre quando poche persone 
governano per il proprio tornaconto, si può parlare di oligarchia. Il punto 
più interessante è che un regime in cui molti che cercano il bene comune 
non ha un nome, mentre se ci sono molti che governano per il proprio 
tornaconto abbiamo la democrazia. Per Aristotele, quindi, la democrazia 
non è un valore positivo come lo intendiamo oggi, ma il dominio dei molti 
che cercano di promuovere il proprio interesse personale.61 Le assemblee 
pubbliche avevano il compito di eleggere i capi della società che gover-
navano per brevi periodi di tempo, così che lo sviluppo non veniva mai 
raggiunto. Aristotele giudica negativamente la democrazia perché, se-
condo lui, il modo in cui veniva praticata era contrario al bene comune. 

San Tommaso d’Aquino, invece, osserva che il bene comune è 
il bene di tutta la creazione e, quindi, il bene comune non si limi-
ta all’organizzazione politica degli uomini, ma è costituito dall’ordine 

60  Cfr. P. Nemo, Histoire des Idées Politiques dans l’Antiquité et au Moyen Age, Presses Univer-
sitaires de France, Paris 2007, 216-224. 
61  «Democracy is the rule of  the many poor in their own interest. This is somewhat shocking to modern 
people who identify democracy with legitimacy, but it is important to recall that for the classical Greeks 
was different from modern representative democracy in that it meant direct rule of  the whole body of  
citizens physically assembled in open-air meetings» (V. Bradley Lewis, Catholic Social Teaching 
on the Common Good, in Bradley, Brugger [eds.], Catholic Social Teaching, 235-266, 242).



336 337cristian mendoza

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

dell’universo.62 Nel suo pensiero, il bene comune sembra essere qualita-
tivamente e quantitativamente superiore al bene singolare, ordinando 
quest’ultimo. Ciò si osserva in alcuni testi della Summa, come quello che 
dice: «il bene comune è sempre più amabile del bene proprio: essendo 
preferibile per la parte il bene del tutto al bene parziale di se stessa»;63 o 
questi: «Il bene comune è il fine delle singole persone che vivono in una 
collettività, come il bene del tutto è il fine di ciascuna delle sue parti»,64 
«chi cerca il bene comune di una collettività cerca indirettamente il pro-
prio bene».65 Tuttavia, è lontano da qualsiasi tentativo di collettivismo, 
la sua osservazione è teologica, cioè tiene conto del disegno del Creatore 
che possiede la storia e la totalità della creazione. Come osserva Donati 
sotto questa visione, «il bene comune affonda le proprie radici nella 
persona umana proprio perché afferma e trae il proprio significato dal 
provvedere alla dignità dell’altra persona».66

Per il Dottor comune il bene comune dell’organizzazione umana 
non può essere un contratto dato dai singoli in vista di un bene genera-
le, ma è quello che ordina le anime e i comportamenti degli individui 
nella società secondo il disegno di Dio su di loro.67 È un bene comune 
intrinseco, non estrinseco. È in questa comprensione del bene comune 
che l’idea di legislazione del pensiero sociale cristiano rispetta quella 
tendenza interiore al bene, che non deve essere regolata nella sua inte-
rezza in modo estrinseco, ma promossa dall’interno della persona che 
cerca la propria perfezione. Lewis la mette in questi termini:

Le leggi, come gli altri aspetti dell’autorità specificamente politica, mirano al 
bene comune come causa finale. Tuttavia, sono limitate in ciò che possono re-
alizzare: le leggi non mirano alla proibizione di tutti i vizi né comandano tutti 
gli atti delle virtù. Piuttosto mirano a proibire le offese che rendono difficile o 
impossibile la vita in comunità (S.Th. I-II, 92, 2-3).68 

62  S.Th. I-II, q. 19, a. 10; q. 100, a. 8; q. 109, a. 3.
63  S.Th. II-II, q. 26, a. 4 ad 3.
64  S.Th. II-II, q. 58, a. 9 ad 3.
65  S.Th. II-II, q. 47, a. 10 ad 2.
66  P. Donati, I fondamenti socio-antropologici della sussidiarietà: una prospettiva relazionale, in 
Idem (a cura di), Verso una società sussidiaria. Teorie e pratiche della sussidiarietà in Europa, 
Bononia University Press, Bologna 2011, 25-52, 40.
67  Concilio Vaticano II, Gaudium et spes, n. 78.
68  Bradley Lewis, Catholic Social Teaching on the Common Good, 246.



336 337il bene comune intrinseco

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

San Tommaso affermava letteralmente che questo principio d’ordine, 
che è il bene di una comunità, ha due aspetti, uno esterno e l’altro in-
terno.69 Il primo (esterno) deriva da un fine comune: il raggiungimento 
di tale fine grazie all’ordine del movimento nel suo complesso costitui-
sce un bene, così come il luogo verso cui si dirige un pellegrinaggio ne 
è il bene comune. Il secondo (interno) deriva dalla costituzione della 
società stessa, che nel caso di un esercito, ad esempio, deriva dalla sua 
stessa unità e organizzazione, che sono essenziali per il compimento 
della sua missione. In questo secondo caso, non si raggiunge alcun 
obiettivo, ma si raggiunge ugualmente il bene comune, rappresentato 
da questo ordine interno.70

Ricuperando ora i nostri termini, possiamo affermare che la con-
vergenza verso un punto comune, che è il bene comune estrinseco, ri-
chiede partecipazione e responsabilità.71 Popović ci dice che il secondo 
aspetto, intrinseco, del bene comune è quello che ci permette di distin-
guere un’autentica società da un gruppo qualsiasi di persone, ad esem-
pio quelle che fanno la fila in un ente finanziario o quelle che prendo-
no l’autobus nello stesso momento. I membri di una comunità vogliono 
stare insieme secondo un certo ordine, indipendentemente dall’obietti-
vo perseguito.72 Anche Hittinger commenta il medesimo passo di san 
Tommaso e afferma che questo secondo aspetto, intrinseco, del bene 
comune può essere chiamato solidarietà o amore sociale. A noi sem-
bra che la solidarietà sia più legata alla responsabilità personale per 
una determinata impresa, ma in ogni caso, è possibile ricordare che la 
vera solidarietà porta al desiderio di essere con l’altro per aiutarlo sia negli 

69  «In Aquinas’s ontology of  social forms, the basic metaphysical structure of  a society is different 
from that of  an individual person, which is metaphysically constituted as a unity of  substance; Aqui-
nas describes the ontological substrate of  a society through the notion of  the unity of  order» (Popović, 
The Goodness of  Rights, 217). L’autore fa riferimento al passo di Tommaso d’Aquino, 
Sent. Ethic., I, lec. 1, nn. 1 e 5.
70  Cfr. Tommaso d’Aquino, Commento alla Metafisica di Aristotele, Edizioni Studio Dome-
nicano, Bologna 2005, lib. I, lec. 12, nn. 2627, 2630. 
71  «Therefore, one aspect of  the specific good of  social unity is brought about by the society’s 
intentional orderedness to certain good ends or telic outcomes that are attainable only through 
participative membership and shared action in that particular society» (Popović, The Goodness 
of  Rights, 218).
72  Cfr. ibidem.



338 339cristian mendoza

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

obiettivi comuni, sia nella cura dei beni comuni, dove l’aspetto inter-
no è il desiderio di agire insieme, ciò che qui possiamo definire come 
«desiderio sociale».73

Se torniamo momentaneamente agli insegnamenti del magistero 
dopo la Seconda Guerra Mondiale e prima del pontificato di Giovanni 
Paolo II, possiamo osservare che il bene comune inteso come ugua-
glianza e partecipazione fa parte del dibattito politico dell’epoca, frutto 
di teorie come quelle di John Rawls o di Ronald Dworkin. Questi auto-
ri, infatti, con la loro difesa dei diritti fondamentali e la loro costruzione 
di una società basata su di essi, mettono da parte l’idea di un amore 
politico o, come lo abbiamo appena definito, di un desiderio o un’inten-
zione di essere con gli altri e di fare le cose insieme. Dare a ciascuno il 
suo, grazie ai legami sociali a cui apparteniamo, è ciò che san Tommaso 
d’Aquino chiamava giustizia come bene comune, che è direttamente 
correlata alla giustizia sociale o alla giustizia legale.74 La giustizia legale 
si traduce in parte nell’adempimento dei propri diritti e doveri, ma non 
suscita la partecipazione attesa, perché è la via per il bene comune in 
senso estrinseco, mentre il perseguimento del bene comune in senso 
intrinseco, che muove la volontà dei cittadini, continua ad essere una 
sfida. In realtà, molti studiosi di san Tommaso direbbero che si tratta di 
due diversi livelli del bene comune, ma che nel suo pensiero sono en-
trambi compresi come oggetto della giustizia generale – o quantomeno 
portano a concludere in questo senso.

Popović osserva che, all’inizio del magistero sociale, l’enfasi era 
posta sulla ricerca del bene comune in senso intrinseco. A suo avviso, 
«Papa Pio XI si riferiva alla giustizia del bene comune come giustizia 
sociale; nel suo pensiero, dare a ciascun membro della società ciò che 

73  Cfr. R. Hittinger, The Coherence of  the Four Basic Principles of  Catholic Social Doctrine, in 
G. Gneuhs (ed.), The Legacy of  Pope John Paul II: His Contribution to Catholic Thought, The 
Crossroad Publishing Company, New York 2000, 81-93; R. Hittinger, Love, Sustain-
ability, and Solidarity, in Gneuhs (ed.), The Legacy of  John Paul II, 21-24; R. Hittinger, 
Making Sense of  the Civilization of  Love: John Paul II’s Contribution to Catholic Social Thought, 
in Gneuhs (ed.), The Legacy of  John Paul II, 94-97.
74  Cfr. Popović, The Goodness of  Rights, 227. L’autore ritiene che «Aquinas refers to the type 
of  justice that is principally and immediately directed to common good as general or legal justice» (ibi-
dem). Cfr. S.Th. II-II, q. 58, aa. 1, 5, 7.  Inoltre, Popović aggiunge: «We can call this type 
of  justice—which consists in “giving to each person his own right” socially, through social bonds of  
participation in a true society—the common-good justice» (Popović, The Goodness of  Rights, 227).



338 339il bene comune intrinseco

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

corrisponde alla “dignità di persona” e ciò che è “quello che devono 
avere per le loro funzioni sociali” rappresenta un prerequisito del suo 
“provvedere all’organismo sociale e al bene di tutta la società”».75

È ben noto che il bene comune non può essere misurato in termi-
ni di risultati economici né, tanto meno, di vantaggi politici. Si tratta 
piuttosto di un avanzamento o di un arretramento del senso di respon-
sabilità personale verso l’altro. In altre parole, la forma più elementare 
di rispetto del bene comune è la nostra risposta naturale a un bisogno 
urgente dell’altro, dove la più elementare compassione umana dovrebbe 
portarci ad agire per il bene del bisognoso.76 Questo atteggiamento di 
responsabilità e di rispetto per gli altri raggiunge il suo culmine nell’a-
zione disinteressata, frutto di una carità che non si aspetta nulla in cam-
bio e che è concreta e reale. 

Il magistero recente è consapevole dell’inadeguatezza dell’idea di 
bene comune in senso estrinseco e ha sottolineato sempre più la sua 
dimensione intrinseca. Benedetto XVI ha ricordato che: «la “città 
dell’uomo” non è promossa solo da rapporti di diritti e di doveri, ma 
ancor più e ancor prima da relazioni di gratuità, di misericordia e di 
comunione. La carità manifesta sempre anche nelle relazioni umane 
l’amore di Dio, essa dà valore teologale e salvifico a ogni impegno di 
giustizia nel mondo».77

Alcuni autori concretizzano questo bene comune intrinseco nel sen-
so di appartenenza a e responsabilità per la propria comunità familiare 
o per l’azienda che ci appartiene. Si tratta di sapere che gli altri dipen-
dono dalle nostre azioni e, allo stesso tempo, che tutto ciò che facciamo 

75  «Pope Pius XI referred to common-good justice as social justice; in his view, giving to each mem-
ber of  a society that which corresponds to “the dignity of  his human personality” and that which is 
“necessary for the exercise of  his social functions” represents a prerequisite of  his “care for the social 
organism and the good of  society as a unit”» (Novak, Adams, Shaw, Social Justice, 321). L’au-
tore fa riferimento al testo di Pio XI, Lettera Enciclica Divini Redemptoris sul comunismo 
ateo, 19-III-1937, AAS 29 (1937) 65-106, n. 51.
76  Lo ricordano anche le seguenti parole: «Inoltre, poiché tutti siamo molto concen-
trati sulle nostre necessità, vedere qualcuno che soffre ci dà fastidio, ci disturba, perché 
non vogliamo perdere tempo per colpa dei problemi altrui. Questi sono sintomi di 
una società malata, perché mira a costruirsi voltando le spalle al dolore» (Francesco, 
Lettera Enciclica Fratelli tutti sulla fraternità e l’amicizia sociale, 3-X-2020, AAS 112 [2020] 
969-1076, n. 65).
77  Benedetto XVI, Caritas in Veritate, n. 6.



340 341cristian mendoza

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

è sostenuto dagli altri membri del nostro ambiente, al punto che nella 
comunità di appartenenza gli errori personali non sono definitivi. «Le co-
munità come la famiglia sono più radicate molto più profondamente nella 
nostra natura di quanto non lo siano gli Stati. Altre associazioni primor-
diali sono le nostre comunità di culto, di community building e di lavoro».78

A nostro avviso, l’aspetto più interessante di queste idee è che, 
quando la comunità politica realizza il bene comune intrinseco, cessa di 
essere un ambiente di controllo e sorveglianza, costantemente focalizza-
to sui diritti e sui doveri di ciascuno e, soprattutto, sulla possibile accusa 
di aver mancato a questi compiti sociali. Inoltre, se si comprende questo 
«voler fare sociale» o «carità sociale» di cui parla la Chiesa, allora ci 
saranno molti più mezzi per superare gli errori dei cittadini, rendendoli 
più simili a una comunità di persone e meno a un organismo burocrati-
co in cui sminuire uno significa far avanzare gli altri.

Infine, non è possibile riflettere sul bene comune e, quindi, sulla 
partecipazione che esso richiede, se si ignorano il senso del bene comu-
ne intrinseco e la libertà necessaria per ottenerlo. La sfida non risiede 
tanto nel chiedersi se si cercano risultati comuni, ma se si vuole davvero 
raggiungerli con coloro che sono accanto a noi. Adrian Vermeule os-
serva che il bene comune richiede un progetto che orienti le decisioni 
libere e responsabili dei suoi attori, senza che l’esecuzione di tale bene 
diminuisca la loro creatività o limiti la loro iniziativa. 

Tipicamente, vi sono molteplici modi per determinare i principi rimanendo en-
tro i confini della responsabilità fondamentale di agire per promuovere il bene 
comune – la base dell’autorità pubblica. Per analogia, un architetto che riceve 
l’incarico generale di costruire un ospedale per una città possiede una sorta di di-
screzionalità strutturata. Lo scopo o fine dell’incarico modella e vincola le scelte 
dell’architetto, pur non determinandole completamente; un buon ospedale può 
assumere diverse forme, anche se ce ne sono alcune che non può assumere.79

78  «Communities such as the family are much more deeply rooted in our nature than are states. Others 
of  these primordial associations are our communities of  worship, community building, and work» 
(Novak, Adams, Shaw, Social Justice, 128).
79  «There are typically multiple ways to determine the principles while remaining within the boundaries 
of  the basic charge to act to promote the common good – the basis of  public authority. By analogy, an 
architect who is given a general commission to build a hospital for a city possesses a kind of  structured 
discretion. The purpose or end of  the commission shapes and constrains the architect’s choices while not 
fully determining them; a good hospital may take a number of  forms, although there are some forms it 
cannot take» (Vermeule, Common Good Constitutionalism, 64-65. La traduzione è nostra).



340 341il bene comune intrinseco

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

In breve, considerando le sue dimensioni intrinseche ed estrinseche, il 
bene comune può essere conseguito solo nella misura in cui le persone 
umane sono libere di realizzare la propria chiamata personale e la per-
sona non è completa finché non risponde al servizio del bene comune.80

VI. Partecipazione e responsabilità per il bene comune 
       in senso dinamico

Giunti a questo punto, conviene chiedersi se l’ultima definizione di bene 
comune data dal magistero della Chiesa includa entrambi gli aspetti e 
se non porti da ultimo, come suggerisce Delsol, a un’idealizzazione del 
bene comune come servizio professionale alla causa collettiva. Il testo 
recita come segue:

Il bene comune non consiste nella semplice somma dei beni particolari di cia-
scun soggetto del corpo sociale. Essendo di tutti e di ciascuno è e rimane co-
mune, perché indivisibile e perché soltanto insieme è possibile raggiungerlo, 
accrescerlo e custodirlo, anche in vista del futuro. Come l’agire morale del 
singolo si realizza nel compiere il bene, così l’agire sociale giunge a pienezza 
realizzando il bene comune. Il bene comune, infatti, può essere inteso come la 
dimensione sociale e comunitaria del bene morale.81

La novità di questa definizione risiede nell’aspetto dinamico del bene 
comune, che si realizza nella normale attività di ogni cittadino. Tut-
tavia, nonostante si presupponga che i cittadini abbiano una conce-
zione vera del bene, non sembra così facile accettarla. «La questione 
fondamentale di cosa sia dunque veramente il bene – soprattutto nel 
contesto attuale – e perché lo si debba mettere in pratica anche a costo 
di ricavare un danno personale, rimane ampiamente senza risposta».82

Questa nuova definizione del bene comune, ora in senso dinami-
co, potrebbe portare a una maggiore partecipazione che superi due 
ostacoli. Il primo è la burocrazia statale, che induce a pensare che, per 
la grande maggioranza dei cittadini, non sia possibile ottenere un ruo-
lo attivo nella direzione della comunità umana. All’obiezione iniziale 

80  Cfr. M. Novak, Three precisions: common good, First Things, 12-II-2009, https://www.
firstthings.com/web-exclusives/2009/12/three-precisions-common-good
81  Pontificio Consiglio Giustizia e Pace, Compendio, n. 164.
82  Benedetto XVI, Discorso in occasione della Sessione inaugurale dei lavori della V conferenza 
generale dell’Episcopato Latinoamericano e dei Caraibi presso il Santuario dell’Aparecida, 13-V-2007.



342 343cristian mendoza

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

dobbiamo rispondere che il magistero della Chiesa richiama il dovere 
morale di partecipare alla vita pubblica, non per incoraggiare i cristiani a 
far parte dei servitori professionali dello Stato, ma perché l’idea di partecipazione 
e responsabilità è in crisi. Viviamo in una società impantanata in una 
profonda passività sociale, dove ci si aspetta che siano i leader politici o 
economici ad alleviare le difficoltà quotidiane dei cittadini comuni, se 
non dando loro le soluzioni che si aspettano, almeno aprendo la strada 
affinché il loro sviluppo diventi ogni volta più facile e veloce. In ogni 
caso, non sembra una situazione inaspettata, poiché lo stesso Aristote-
le insegnava che «nessuno delibera sulle cose che non possono essere 
diversamente, né sulle cose che non gli è possibile fare lui stesso».83

Al giorno d’oggi, intere popolazioni vengono indottrinate sul mi-
glior modo di vivere a cui dovrebbero aspirare, senza dar loro i mezzi 
o le risorse sufficienti per farlo. Nei casi più gravi, non si creano le con-
dizioni per la produzione o lo sviluppo, ma si distribuisce la ricchezza 
come se appartenesse all’autorità politica e si maltrattano i cittadini, 
dando vita a società che, per dirla con C.S. Lewis, sono come un gran-
de asilo d’infanzia. 

Questa stessa gentilezza ferisce con un insulto intollerabile. Essere curati con-
tro la propria volontà e curati da stati che possiamo non considerare malattie 
significa essere messi al livello di coloro che non hanno ancora raggiunto l’età 
della ragione o di coloro che non la raggiungeranno mai; essere classificati tra 
i neonati, gli imbecilli e gli animali domestici.84

Il secondo è che è sempre più difficile raggiungere un accordo sul 
bene che perseguono i rispettivi diritti e doveri nella società, al punto 
che, come osserva Mary Ann Glendon, viviamo in una società nella 
quale nessuno è soddisfatto, perché non si riesce a trovare una base 
comune che permetta di riconoscere i propri doveri in vista dei dirit-
ti. «In realtà, c’è pochissimo accordo su quali bisogni, beni, interessi 
o valori debbano essere caratterizzati come “diritti”, o su cosa si 

83  Aristotele, Etica Nicomachea, intr., tr., note e apparati di C. Mazzarelli, Bompiani, 
Milano 2000, lib. VI, cap. 5, nn. 31-33, 235.
84  «This very kindness stings with intolerable insult. To be cured against one’s will and cured of  states 
which we may not regard as disease is to be put on a level of  those who have not yet reached the age 
of  reason or those who never will; to be classed with infants, imbeciles, and domestic animals» (C.S. 
Lewis, God in the Dock, W.B. Eerdmans, Grand Rapids 2001 [1948], 292). Qualcosa di 
molto simile è stato affermato da Tocqueville, La democrazia in America.



342 343il bene comune intrinseco

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

debba fare quando, come di solito accade, vari diritti sono in tensione 
o in collisione tra loro».85

Ciò significa che la partecipazione alla vita pubblica, come adempi-
mento dei propri diritti e doveri, non sembra sufficiente. Questa esigenza 
morale dovrebbe cambiare nuovamente significato, collocandosi tra il pre-
cedente richiamo a far parte della classe dirigente del Paese, tipico dell’e-
poca degli Stati cattolici confessionali, e la successiva comprensione della 
partecipazione come mezzo per far valere i propri diritti, sperando che le 
strutture politiche o economiche facilitino la vita di ogni individuo.86 

Un primo punto per realizzare questo cambiamento è sottolineare 
che l’idea di partecipazione, che risponde all’insegnamento del Vangelo, 
è legata alla responsabilità personale e, quindi, anche alla convinzione 
che il bene personale deve essere vissuto in modo intrinsecamente unito 
al bene comune. Come dice Delsol, 

al di là dei casi limite è preferibile un bambino nutrito male da sua madre 
piuttosto che coccolato dall’assistenza sociale, o un comune amministrato con 
faciloneria e inesperienza piuttosto che gestito da una burocrazia centrale. Non 
è corretto dire, come fanno i liberali, che l’azione di prossimità è sempre ese-
guita meglio. La mediocrità del risultato sarà molto spesso compensata dalla 
soddisfazione di gestire autonomamente la propria esistenza.87

Un secondo elemento è indicare che la responsabilità personale vissuta 
in modo educato e consapevole può portare alla partecipazione in vista 
del bene comune nelle sue due dimensioni, cioè sia estrinseca (come 
punto di arrivo) che intrinseca (come punto di partenza). È un obietti-
vo finale, poiché ogni gruppo umano ha indubbiamente degli obiettivi 
comuni, ma non è sufficiente, poiché è possibile che un certo numero di 
persone si trovino riunite in vista di un bene comunitario, senza deside-
rare di essere unite. Per di più, è un fine comune che implica un punto di 
partenza, in cui si sa che è bene stare con gli altri fin dall’inizio, al punto 
che, se non si fosse con gli altri, non si potrebbe raggiungere questo 
bene comune. Adrian Vermeule, quindi, ricorda che 

85  «In truth, there is very little agreement regarding which needs, goods, interests, or values should be 
characterized as “rights,” or concerning what should be done when, as is usually the case, various 
rights are in tension or collision with one another» (M.A. Glendon, Rights Talk: The Impoverish-
ment of  Political Discourse, Polity Press, New York 1991, 16).
86  Cfr. Pera, Perché dobbiamo dirci Cristiani, 117.
87  C. Millon Delsol, Il principio di sussidiarietà, 58.



344 345cristian mendoza

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

Il bene comune è, ai fini del giurista costituzionale, la fioritura di una comunità 
politica ben ordinata. Il bene comune è unitario e indivisibile, non un’aggre-
gazione di interessi individuali. Nel suo aspetto temporale, esso rappresenta la 
massima felicità dell’intera comunità politica, che è anche il più alto bene degli 
individui che la compongono.88

La forte unità tra il bene personale e il bene comune non solo mette in 
evidenza la responsabilità personale come fonte di entrambi i beni, ma per-
mette anche di ridefinire il bene comune avvicinandolo al campo d’azione 
dell’individuo. Il bene comune è più di un insieme di mezzi economici o di 
garanzie giuridiche, è infatti la consapevolezza personale di avere uno scopo 
comune nella vita, in cui ogni individuo capisce di far parte di una società 
e che a partire da questa appartenenza ha potuto o potrà raggiungere un 
maggiore sviluppo in futuro. Sembra difficile per un cittadino europeo im-
maginare il proprio futuro segnato dal rischio della fame: in Italia, ad esem-
pio, non è possibile pensare che una persona gravemente malata venga la-
sciata morire, perché i sistemi sanitari pubblici prevedono la cura di tutte le 
persone, anche di quelle che non sono cittadini dell’Unione Europea. 

Oltre a queste garanzie dell’assistenza sociale, la consapevolezza di 
molti cittadini dei Paesi più sviluppati di avere un ordinamento legale 
che rispetti la giustizia, di poter conservare il proprio patrimonio senza 
espropriazioni abusive, di ricevere i frutti dei propri sforzi e di tutelare le 
proprie famiglie, eccetera, fa sì che si viva immersi in una serie di condi-
zioni di vita che costituiscono la coscienza di appartenere a un ambiente in cui si è al 
sicuro. Questo bene comune è una sicurezza e una responsabilità morali 
che si ristabiliscono con la partecipazione e che, al contrario, si deterio-
rano con l’indifferenza. Quindi, il voler fare con gli altri è il risultato di 
una condizione profondamente umana che solo un artista come Borges 
giunge a descrivere con maestria, quando dice che: «siamo tutti il pas-
sato, siamo il nostro sangue, siamo le persone che abbiamo visto morire, 
siamo i libri che ci hanno migliorato, siamo piacevolmente gli altri».89

88  «The common good is, for the purposes of  the constitutional lawyer, the flourishing of  a well-ordered 
political community. The common good is unitary and indivisible, not an aggregation of  individual 
utilities. In its temporal aspect it represents the highest felicity or happiness of  the whole political com-
munity, which is also the highest good of  the individuals comprising that community» (Vermeule, 
Common Good Constitutionalism, 35).
89  «[S]omos todo el pasado, somos nuestra sangre, somos la gente que hemos visto morir, somos los 
libros que nos han mejorado, somos gratamente los otros» ( J.L. Borges, Obras Completas en Cola-



344 345il bene comune intrinseco

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

Il cambiamento di significato dell’idea di partecipazione alla vita 
pubblica è in atto perché questo concetto è legato al bene comune 
e quest’ultimo ha cambiato significato nell’odierna cultura sociale. 
Non è inteso come un insieme di infrastrutture o di mezzi economi-
ci, ma come un ambiente sociale in cui le relazioni umane devono 
permetterci di comprendere la nostra identità e il nostro futuro nel 
quadro di uno sviluppo esistenziale, familiare e comunitario sempre 
più stabile. Come insegnava Benedetto XVI, una società umana de-
gna del suo nome: 

libera le persone del senso di sconforto e di disperazione, garantendo loro la 
libertà di impegnarsi reciprocamente nelle sfere del commercio, della poli-
tica e della cultura (QA 80). Quando i responsabili del bene comune rispet-
tano il naturale desiderio umano di autogoverno basato sulla sussidiarietà 
lasciano spazio alla responsabilità e all’iniziativa individuali, ma, soprattutto 
lasciano spazio all’amore (DCE 28), che resta sempre “la via migliore di 
tutte” (1Cor 12,31).90

In breve, il bene comune intrinseco, in senso dinamico, che vogliamo 
promuovere produce una sorta di flusso e riflusso tra la società e l’in-
dividuo; la prima facilita lo sviluppo del secondo fino alla formazione 
della sua personalità, e l’individuo a sua volta rifluisce nella società, 
soprattutto in quelle personalità che danno alla società o alla collet-
tività più di quanto ricevano, come saggi, santi, artisti, filosofi, ecc. 
Donati osserva che questa dinamica è già in atto.

Rispetto al passato, la generazione del bene comune presuppone la parteci-
pazione relazionale di tutti gli interessati a tale bene (che non possono essere 
entità astratte, ma soggetti concreti, personali e associativi, in situazioni spe-
cifiche) e presuppone il nesso tra la libertà e la responsabilità di ciascun attore 
nella produzione del bene comune. Chi si rifà alla concezione politica clas-
sica continua a identificare il bene comune nello Stato, come sua funzione e 
compito principale. Ma c’è un chiaro spostamento, anche se graduale e tem-
perato, del concetto di bene comune verso le comunità politiche non statali. 
Il nuovo “benessere” non può essere prodotto solo dal basso (dagli individui), 
o solo dall’alto (da uno Stato sempre più interventista), o da un misto dei due, 
ma piuttosto da un’adeguata relazione – che coinvolge sia la sussidiarietà che 

boración, Epilogo, Amecé Editores, Buenos Aires 1979, 911. La traduzione è nostra. Non 
esiste una traduzione italiana del testo).
90  Benedetto XVI, Discorso ai Partecipanti all’Assemblea plenaria della Congregazione per la 
dottrina della fede, 15-I-2010.



346 TMcristian mendoza

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 311-346

la solidarietà – tra i membri di una comunità politica (intesa appunto come 
la totalità che deve decidere del proprio bene comune).91

In conclusione, l’insegnamento sociale della Chiesa ha conosciuto un’e-
voluzione nella comprensione del bene comune. Il magistero di Leone 
XIII mirava a recuperare una grande civiltà cristiana, invitando i fedeli 
a partecipare attivamente alla costruzione politica di quella società, non 
in nome di uno stato confessionale cristiano, ma con l’intento che i go-
vernanti amassero la Chiesa più di quanti le fossero contrari. A partire 
dal Concilio Vaticano II, l’invito alla responsabilità e alla partecipazio-
ne politica si è focalizzato sull’adempimento dei diritti dei cittadini, in 
quanto questo indirizzo ha permesso alla riflessione morale sociale di 
avere un dialogo incentrato sulla dignità della persona e sul bene comu-
ne in un contesto internazionale. Dopo il pontificato di Giovanni Paolo 
II, il bene comune è considerato più vicino al pensiero di san Tommaso 
d’Aquino, per il quale questo concetto è in profonda unità con il bene 
personale, che ne è il fondamento del primo e permette alla Chiesa di 
parlare di un ordine sociale secondo il volere divino. Ciò significa che, 
nella misura in cui ci sono più cristiani convinti di fare la volontà di Dio 
attraverso il proprio operare, realizzato nel modo migliore possibile al 
servizio degli altri, la società nel suo insieme sarà sviluppata nel modo 
più umano possibile. Il recupero del bene comune intrinseco è qui fon-
damentale, perché significa che ogni individuo è chiamato in modo ur-
gente a fare del proprio meglio per costruire la società in cui vive. Ciò 
significa che, nella misura in cui ogni cittadino è consapevole di vivere 
in un contesto in cui è responsabile degli altri, potrà promuovere in pri-
ma persona lo sviluppo sociale auspicato dalla Chiesa. 

91  P. Donati, M.S. Archer, The Relational Subject, Cambridge University Press, Cam-
bridge 2015, 222. La traduzione è nostra.


