STUDI






IL BENE COMUNE INTRINSECO
Quale partecipazione alla vita pubblica e quale responsabilita
verso di essa sono richieste ai fedeli della Chiesa?

THE INTRINSIC COMMON GOOD
What Participation in Public Life and what Responsibility Towards it
are Required of the Faithful of the Church?

CRISTIAN MENDOZA"

RiassunTo: Questo articolo esplora I’evoluzio-
ne del concetto di bene comune, mettendolo in
rapporto con la partecipazione alla vita pub-
blica che ¢ indicato come un bene morale per
i fedeli della Chiesa. Seguendo I'insegnamen-
to sociale cattolico, appare chiaro che il bene
personale ¢ il fondamento del bene comune e
che quest’ultimo non puo esistere senza la re-
sponsabilita per raggiungere il proprio bene.
Tommaso d’Aquino recupera il pensiero ari-
stotelico sul bene comune, con la differenza
che "accento non ¢ posto sul bene della polis,
ma sul bene della persona. Il magistero della
Chiesa inizia la sua riflessione sull'importan-
za del bene comune come compito di coloro
che ricoprono posizioni rilevanti nella societa,
per poi indicare piu tardi, ormai nella seconda
meta del s. XX, che il bene comune ¢ responsa-
bilita delle azioni quotidiane di tutti i fedeli. La
nostra tesi ¢ che la definizione di bene comune
abbia acquisito negli ultimi anni un aspetto un
po’ estrinseco, segnato dal ruolo della legisla-
zione e dell’autorita, mentre sarebbe necessa-
rio sottolineare, come faceva san Tommaso, la
dimensione intrinseca del bene comune, che
ha il suo punto di partenza nel bene personale
orientato al servizio di tutti nella comunita.

PAROLE cHIAVE: Bene comune, Bene comune
intrinseco, Bene comune estrinseco, Dottrina

sociale della Chiesa.

AssTracT: This article explores the evolution
of the concept of the common good, relating
it to participation in public life, which is indi-
cated as a moral good for the faithful of the
Church. Following the Catholic Social Teach-
ing, it becomes clear that the personal good is
the foundation of the common good and that
the latter cannot exist without responsibility to
achieve one’s own good. Thomas Aquinas re-
covers the Aristotelian thought on the common
good, with the difference that the emphasis is
not on the good of the polis, but on the good of
the person. The Church’s magisterium begins
its reflection on the importance of the common
good as the task of those holding relevant posi-
tions in society, and later on, in the second half
of the 20th century, indicates that the common
good is the responsibility of the daily actions
of the faithful. Our thesis is that the definition
of the common good has in recent years ac-
quired a somewhat extrinsic aspect, marked by
the role of legislation and authority, whereas it
would be necessary to emphasize, as St. Thom-
as did, the intrinsic dimension of the common
good, which has its starting point in the per-
sonal good oriented to the service of all in the
community.

Keyworbps: Common Good, Intrinsic Common
Good, Extrinsic Common Good, Catholic So-
cial Teaching.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346

e-ISSN 1972-4934
DOI 10.17421/ATH392202501

* Pontificia Universita della Santa Croce, Roma. Orcid: 0000-0002-1496-3743



312 CRISTIAN MENDOZA

SOMMARIO: 1. Introduzione. 11. La partecipazione alla vita pubblica come esigenza morale cristiana.
1L La responsabilita morale dei cristiani in posiziont soctaly rilevanti. IN. La partecipazione e respon-
sabilita alla vita pubblica dei cristiani e 1 diritte umani. V. Verso il bene comune intrinseco. V1. Parteci-
pazione e responsabilita per il bene comune in senso dinamico.

1. INTRODUZIONE

In una recente pubblicazione, Chantal Delsol osserva che I'influenza
della cultura cattolica in Francia induce 1 cattolici, in ultima analisi, a
dedicarsi alla professione di alti funzionari dello Stato. A suo avviso,

oltre all'influenza del liberalismo e del socialismo, la Francia subisce anche
quella della cultura cattolica. Se 1 nostri migliori cervelli svolgono la funzione di
servitori dello Stato, ¢ anche perché la nostra etica trova disonorevole il profitto
privato e degno di onore il servizio professionale volto all’'interesse generale. D1
conseguenza dissocia questi due aspetti, cosa che lo spirito protestante si guar-
da bene dal fare. L'idea di sussidiarieta cerca di provare che una convergenza
dei due fini ¢ possibile, se il profitto ¢ inteso in termini di felicita e non solo di
interessi finanziari, ma soprattutto vuole convincere che tale convergenza non
¢ motivo di disonore.!

In quest’interessante e un po’ provocatoria tesi, troviamo alcuni elemen-
ti che meritano un’attenta riflessione. Sul profitto economico privato
come motore di sani incentivi sociali si sono espressi numerosi autori e
noi non abbiamo nulla di nuovo da aggiungere.” Sull'importanza della
sussidiarieta come modo per favorire I'iniziativa individuale, la stessa
autrice, tra altri, ha elaborato una riflessione che fonda piu che sufhi-
cientemente la sua affermazione.” Sul confronto tra lo spirito protestan-
te e 1l cattolicesimo, pensiamo che Wim Decock abbia offerto il com-

' C. MILLON-DELSOL, 1/ principio di sussidiarietd, Giuflre, Milano 2003, 51.

2 A. RoDRiGUEZ LUNO, Introduccién a la éica politica, Rialp, Madrid 2021; S. GREGG, For
God and For Profit: How Banking and Finance can Serve the Common Good, Herder & Herder,
New York 2016.

3 Cfr. P Donartt, 1. Corozzi (a cura di), La sussidiarieta. Che cos’e e come funziona, Carocci,
Roma 2005, 12. Gli autori nell'introduzione definiscono la sussidiarieta in rapporto
col bene comune facendo eco all’osservazione della Delsol. Parlando di sussidiarieta,
affermano che «si tratta, invece, di un principio etico-sociale che ha un carattere su
genert perché designa una specifica modalita relazionale avente una precisa base antro-
pologica (riferita alla dignita della persona umana e alla configurazione relazionale del
bene comune)» (thidem). Cfr. anche 'opera di P. SAVARESE, La sussidiarieta e il bene comune,
Nuova Cultura, Roma 2018.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



IL BENE COMUNE INTRINSECO 313

mento pit completo degli ultimi anni.* Il punto che, a nostro parere,
merita ancora una riflessione ¢ se il cristianesimo — e in particolare il
cattolicesimo — idealizzi il bene comune, nel suo significato piu naturale
e piu vicino alla polis, a discapito di quello privato, il bene particolare, al
punto da suscitare nei fedeli il desiderio di lavorare per lo Stato.
I cristianesimo delle origini non lo avrebbe fatto secondo Delsol,
che si trova almeno quanto alle conclusioni in accordo con Weber:
Anche 1 primi cristiani sapevano perfettamente che il mondo ¢ governato da
demoni e che chi s'immischia nella politica, ossia si serve della potenza e della
violenza, stringe un patto con potenze diaboliche e, riguardo alla sua azione,

non ¢ vero che soltanto il bene possa derivare dal bene e il male dal male, bensi
molto spesso il contrario. Chi non lo capisce, in politica non ¢ che un fanciullo.

Anche se discutere questa ricostruzione storica non ¢ qui al centro del
nostro interesse, ¢ comunque possibile obiettarle 'unita della Tradizio-
ne e del depositum fidei e le ferme parole del Vangelo, che invece ora
andremo a considerare.

Indubbiamente, 1 pastori della Chiesa promuovono il bene comune
invitando 1 fedeli a partecipare attivamente alle rispettive comunita.’
Tuttavia, il modo di promuovere la partecipazione e il significato del
concetto sono cambiati nel tempo e si sono concretizzati in maniera
diversa in ogni nazione, infatti, il magistero ¢ costituito da documenti
eminentemente pastorali, che non possono essere letti separatamente
dal loro contesto storico. Inoltre, sia ’attenzione alle funzioni proprie
dell’autorita prima del Concilio Vaticano II sia la crescente enfasi sulla
partecipazione quotidiana det cittadini attraverso la virtu civica dopo il
Concilio Vaticano II, possono essere intese non solo da una differenza
concettuale nella comprensione dell'impegno per il bene comune, ma

* Cfr. W. DECOCK, Le marché du mérite : Penser le droit et ’économie avec Léonard Lessius, Z.ones
Sensibles, Bruxelles 2019.

> M. WEBER, La politica come professione, in IpEM, 11 lavoro intellettuale come professione, tr.
it. di A. Giolitti, Einaudi, Torino 1948, 112-113. Si veda il commento di J. GArcia
Humwosro, Comunidad: la palabra que falta, Tirant Humanidades, Valencia 2020, 201.

% «La partecipazione ¢ un dovere da esercitare consapevolmente da parte di tutti in
modo responsabile e in vista del bene comune» (PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTI-
ZIA E DELLA PACE, Compendio della Dotirina sociale della Chiesa, LEV, Citta del Vaticano
2004, n. 189). I testi italiani dei documenti del Magistero sono presi dal sito ufficiale
della Santa Sede: www.vatican.va

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



314 CRISTIAN MENDOZA

anche (e soprattutto?) dalla differenza pratica causata dal posto della
Fede nelle societa occidentali in ogni momento storico. Al di la dell’e-
voluzione del magistero sulla confessionalita della res publica (la parola
Stato ¢ sempre problematica in questo contesto), il fatto storico della
secolarizzazione ha spostato I'attenzione dal compito di un eventuale
sovrano cristiano regnante su societa ancora cristiane, al contributo dei
cristiani all’interno di una societa sempre piu pagana.

Comunque, con I'intenzione di rispondere all’osservazione della
Delsol, ci domandiamo cosa chieda esattamente il magistero ecclesiale
quando chiama 1 cristiani alla partecipazione e alla responsabilita ver-
so la vita pubblica. Percio, dobbiamo capire se si tratta di un’esigenza
morale fondata sulla verita del Vangelo, se la partecipazione alla vita
pubblica ha mantenuto lo stesso significato nel corso degli anni e infine
come deve essere intesa oggl questa richiesta morale. La nostra rispo-
sta ¢ che il magistero della Chiesa invita 1 fedeli a voler fare con gli altri,
rafforzando il bene comune nella sua dimensione intrinseca.

Con la specificazione di «bene comune intrinseco», vogliamo ap-
prossimarcy alla tradizione tomistica. Nella definizione di legge data
dall’Aquinate, troviamo infatti il bene comune, essa «¢ un comando
della ragione ordinato al bene comune, promulgato da chi ¢ incari-
cato di una collettivita».” In questa definizione ritroviamo le quattro
cause aristoteliche della legge (formale, materiale, efliciente e finale). Il
comando della ragione «n vista del bene comune» ¢ cio che definia-
mo causa formale. L'insieme dei beni particolari che rende possibile
la costituzione del bene comune ¢ cio che nella nostra comprensione
potrebbe essere chiamato “causa materiale”. Se 1 beni particolari non
vengono rispettati, il bene comune non puo essere fondato: ¢ come
se lentita stessa di questo concetto si dissolvesse. Entrambi gli aspet-
ti, quello materiale e quello formale, sono intrinseci al bene comune.
L’attuazione da parte dell’autorita, invece, si riferisce piu direttamente
a un’azione estrinseca da parte di chi ha la responsabilita del bene
comune e allo strumento coercitivo della legge per realizzarlo. Nel-
la sua comprensione delle conseguenze del cristianesimo sulla societa,
Delsol si concentra soprattutto sull’aspetto estrinseco: poiché 1 fedeli
della Chiesa desiderano il bene comune come causa finale, cercano di

7 Tommaso D’AQUINO, S. Th. I-11, g. 90 a. 4, co., traduzione www.carimo.it

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



IL BENE COMUNE INTRINSECO 315

promuoverlo attraverso la politica, guidando 1 dettami dell’autorita che
ne ¢ causa efficiente. Tuttavia, la tesi del nostro studio ¢ che san Tom-
maso ha indicato che i1l bene comune richiede entrambe le dimensioni,
quella estrinseca e quella intrinseca, e che, inoltre, poiché ai nostri gior-
ni sembra sempre piu difficile per le persone fissare scopi di vita che
definiscano 1l loro bene particolare, ¢ necessario recuperare I’aspetto
intrinseco del bene comune e, a nostro avviso, questo ¢ un compito
urgente della Chiesa.

Come ultimo appunto, ricordiamo che ¢ opinione nota tra gli stu-
diosi che san Tommaso non abbia una definizione unitaria del bene
comune, pertanto, come abbiamo detto, il nostro sforzo ¢ solo un’ap-
prossimazione al suo pensiero. In ogni caso, I’applicazione specifica
che ne facciamo qui ¢ quella di distinguere tra un obiettivo finale e uno
remoto di un’organizzazione che, in realta, nel caso dell’ordine sociale,
sono abbastanza simili, ma non uguali.

Se il bene comune ¢ inteso come «’'insieme di quelle condizio-
ni della vita sociale che permettono tanto ai gruppi quanto ai singo-
li membri di raggiungere la propria perfezione piu pienamente e piu
speditamente»” in una societa determinata, ¢ importante sottolineare
che queste condizioni non sono solo materiali, ma anche spirituali e
intellettuali. Per questo motivo non si puo pensare che il bene di una
comunita politica si realizzi con lo sviluppo materiale o con la moltipli-
cazione delle conoscenze o dell’istruzione, per quanto benefica possa
essere questa crescita. La dimensione spirituale del bene comune viene
affrontata da diverse discipline, non necessariamente religiose, come
la sfera dell’economia, del diritto, ecc. A titolo di esempio, Domingo
e Rodriguez-Fraile osservano che oggi ci sono 300 milioni di persone
con depressione diagnosticata e 260 milioni di persone con un disturbo
d’ansia. Cio significa che una popolazione equivalente a tutti i cittadini
dell’Unione Europea ¢ depressa o ansiosa.’

8 Conciuio Varicano I, Costituzione Pastorale Gaudium et spes sulla Chiesa nel mondo
contemporaneo, 07-XI1-1965, AAS 58 (1966) 947-990, n. 26.

? Cfr. R. DomiNco, G. RODRIGUEZ-FRAILE Diaz, Espiritualizarse, Rialp, Madrid
2025, 19.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



316 CRISTIAN MENDOZA

II. LA PARTECIPAZIONE ALLA VITA PUBBLICA
COME ESIGENZA MORALE CRISTIANA

Il bene comune, da una prospettiva non materiale, si realizza soprattut-
to quando le persone sono consapevoli del proprio bene e della liberta e
responsabilita che hanno per raggiungerlo. Pertanto, la partecipazione
alla vita pubblica ¢ una condizione necessaria per il bene comune, che
non puo essere imposto alla volonta umana, né determinato contro la
volonta degli individui. Parlare di bene comune in senso razionale o spi-
rituale non deve portarci a considerarlo come una capacita che obbliga
1 cittadini ad agire a beneficio di tutti gli altri. Come insegnano Bellocq
e Insa, «'uomo virtuoso appetisce secondo ragione: a lui appare bene
cio che in realta ¢ bene — perché ¢ buono secondo ragione —, e quindi
diventa lui stesso regola e misura del vero bene»,'” ovvero la virtu non ¢
la capacita di fare cio che st deve nonostante il desiderio contrario, ma
la capacita e abitudine di desiderare cio che si deve.

Prendere parte attiva allo sviluppo della propria nazione di appar-
tenenza ¢ un dovere morale insegnato dalla Chiesa fin dall’inizio del
suo pensiero sociale e non significa altro che 'abitudine a desiderare
il meglio per se stessi e per tutti coloro che ci circondano nella comu-
nita politica, un desiderio che porta naturalmente al bene personale e,
attraverso questo, al bene comune.!' Va inteso nel senso che farsi cari-
co della propria situazione politica, economica e sociale ¢ un bene per
I'essere umano, mentre I'indifferenza o la negligenza costituiscono un
danno per la persona. D1 fronte alla situazione odierna, la morale so-
ciale cristiana si chiede se sia ragionevole che, in generale, si adotti un
forte individualismo in tutto cio che coinvolge 1 cittadini e un evidente
collettivismo in tutto cio di cui non si curano.'”

Al di 1a della problematica odierna, in cui 1 cittadini possono rima-
nere isolati e allo stesso tempo di essere sottomessi all’apparato buro-
cratico della res publica, 1a necessita di una partecipazione responsabile

" A. Berrocq, F INsa, Avoiamento alla Teologia Morale. Natura, melodo e storia, Edusc,
Roma 2023, 370.

1 Cfr. Paoro VI, Lettera Enciclica Populorum Progressio sullo sviluppo dei popoli, 26-111-
1967, AAS 59 (1967) 257- 299, n. 42; PonTIFICIO CONSIGLIO GIUSTIZIA E PACE, Com-
pendio, n. 373.

12°Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica, LEV, Citta del Vaticano 1999, nn. 1878-1885.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



IL BENE COMUNE INTRINSECO 317

alla societa di appartenenza ¢ parte dell’essenza del Vangelo. Si tratta
di un’esigenza fondamentale per una vita buona, anzi, i cristiani non
trascurano 1 problemi terreni perché la loro fede si manifesta nelle ope-
re: «Se uno dice: “io amo Dio” e odia suo fratello, ¢ un bugiardo. Chi
infatti non ama il proprio fratello che vede, non puo amare Dio che non
vede» (1Gv 4,20)."

Inoltre, la consapevolezza che ogni persona ¢ stata creata a imma-
gine e somiglianza di Dio (Gen 1,26) porta a considerare gli altri come
uguali, superando, per esempio, la tolleranza ostile nei confronti degli
immigrati o un certo sfruttamento sociale del lavoro di quei cittadini che
nella comunita politica si occupano dei compiti piu semplici. Secondo
Benestad, Ratzinger individua il principio dell’ordine sociale proprio
nel nostro essere creati a immagine e somiglianza di Dio, perché «il
vero Dio ¢, per sua natura, essere-per (Padre), essere-dal (Figlio) ed es-
sere-con (Spirito Santo). Eppure 'uvomo ¢ a immagine di Dio proprio
perché I'essere-per, 'essere-dal e ’essere-con costituiscono la forma an-
tropologica fondamentale».'*

Il magistero recente pone maggiormente I’accento sul contributo
ordinario e quotidiano al bene comune, che consiste nell’ordinare le
proprie relazioni sociali, I'attivita lavorativa, ecc. al bene comune poli-
tico. Questo ¢ cio che prima san Giovanni Paolo II e, successivamente,
Benedetto XVI hanno indicato con il concetto di solidarieta e, piu che
di un cambiamento nell'insegnamento della Chiesa, si tratta di rendere
esplicito ci0 che era implicito prima dellinsegnamento di questi pon-
tefici.” Come giustamente osservano Domingo e Rodriguez-Fraile, «la
parola solidarieta, derivata dal latino solidus (solido), ha la freschezza

13 La Sacra Bibbia, CEI 2008, www. bibbiaedu.1t

" «The true Godis, of his own nature, being-for (Father), being-from (Son), and being-with (Holy
Spurit). Yet man is in the image of God precisely because the being for;_from, and with constitute the
basic anthropological shape» (B. BENESTAD, Pope Benedict XVI on the Political and Social Order, in
G.V. Brabpiey, E.C. BRUGGER [eds.], Catholic Social Teaching: A Volume of Scholarly Essays,
Cambridge University Press, Cambridge 2019, 188-216, 197). Cfr. J. RATZINGER, Fede,
Verita e ‘Iolleranza. 11 Cristianesimo e le religiont del mondo, Cantagalli, Siena 2003.

15 Cfr. Giovannt Paoro 11, Lettera Enciclica Sollicitudo Rei Socialis nel XX anniversario
della Populorum Progressio, 30-XII-1987, AAS 80 (1988) 513-586; BENEDETTO X VI,
Lettera Enciclica Caritas in veritate sullo svtluppo umano integrale nella carita e nella verita, 29-
VI-2009, AAS 101 (2009) 793-867, n. 38.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



318 CRISTIAN MENDOZA

del rivoluzionario, la ricchezza del classico e la forza del necessario.
Sebbene la parola sia stata pronunciata per la prima volta in francese
(solidanité) e nel contesto della Rivoluzione francese, I'idea di solidarieta ¢
antica quanto la Bibbia, la filosofia greca e il diritto romano, 1 tre grandi
pilastri della civilta occidentale. Nel II secolo a.C., I'antico schiavo e
commediografo romano-africano Terenzio riassunse magistralmente il
significato profondo della solidarieta umana: “Homo sum: human: mihil a
me alienum puto (Io sono uomo: nulla di umano mi ¢ estraneo)”».'°

Possiamo insistere sul fatto che la partecipazione dei fedeli catto-
lici alla vita pubblica non deriva dal desiderio di risolvere un proble-
ma sociale, poiché il cristianesimo non pretende certo di dare origine a
una configurazione socio-politica. Il cristianesimo, e dunque 1 cristiani,
devono «quaerere primum regnum Dei et wstitiam eius», € pertanto dare ori-
gine a un ordine socio-politico ¢ una conseguenza secondaria, benché
rilevante, della primaria esigenza religiosa del servizio divino. Si tratta,
dunque, di un’esigenza religiosa, poiché il cristianesimo, per esistere, ha
bisogno di un tessuto sociale sano, capace di sostenere il dialogo, I'in-
contro, il perdono, ecc.

Il magistero ricorda appunto che: «Dio volle santificare e salvare
gli uomini non individualmente e senza alcun legame tra loro, ma volle
costituire di loro un popolo, che lo riconoscesse secondo la verita e lo
servisse nella santita».'” Cio significa che ’assemblea dei credenti ¢ fon-
data sulla comunita umana, cosi che, per insediare la Chiesa in modo
stabile, 1 cristiani necessitano di rafforzare le relazioni familiari, civili,
ecc. Indubbiamente, la missione specifica di annunciare il Regno di Dio
¢ propria della Chiesa, ma, secondo questa concezione, essa ¢ legata al
miglioramento delle relazioni sociali, che ¢ compito della politica.

In ogni caso, senza una sana comunita umana ¢ piu difficile an-
nunciare 1l Vangelo, per cui, quando si promuove il bene comune della
citta terrena con il desiderio di evangelizzare, il magistero esercitato ¢

' DomINGO, RODRIGUEZ-FRAILE Diaz, Espiritualizarse, 118. 1l riferimento classico si
trova in PuBLIUS TERENTIUS AFER, Heauton Timorumenos, 1.1.77, in R. Kauer, W.M.
LiNDsay, P Terenti Afri Comoediae, Oxford University Press, Oxford 1963. La traduzione
¢ nostra.

7 Concinio Varicano 11, Costituzione Dogmatica Lumen gentium sulla Chiesa, 21-XI-
1964, AAS 57 (1965) 5-71, n. 9. Cfr. P. Porovic,, The Goodness of Rights and the furidical
Domain of the Good: Essays in Thomistic Juridical Realism, Edusc, Roma 2021, 276.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



IL BENE COMUNE INTRINSECO 319

autentico.'® Non perché i pastori indichino come guidare tecnicamente
la vita della comunita, ma perché intendono offrire una riflessione di
ragione e di fede sulla vita dell'uomo nella societa per condurlo piu
efficacemente alla salvezza offerta da Gesu Cristo."” Benedetto XVI ha
riconosciuto che: «la responsabilita dei cristiani di operare per la pace
e per la giustizia e il loro impegno irrevocabile per il bene comune sono
inseparabili dalla loro missione di proclamare il dono della vita eterna,
alla quale Dio ha chiamato ogni uomo e ogni donna».*

L'unita che abbiamo sottolineato finora, da una parte tra la fede e
le opere e, dall’altra, tra la missione della Chiesa e il compito politico,
cl permette di aggiungere che il cristianesimo cerca di migliorare I’or-
dine sociale senza subordinarlo all’edificazione terrena della Chiesa.?' 1
cristiani annunciano il Vangelo nella costruzione della citta terrena, cioe
non usano le loro relazioni interpersonali come mero strumento per il
bene della gerarchia ecclesiastica, né si puo pensare che la comunita
umana forgiata dal cristianesimo sia esclusiva dei suoi fedeli. Essa da
origine a una comunita umana con valore e finalita intrinseche, anche
se nella visione della fede cristiana questa associazione terrena non ¢ il
fine ultimo, perché nessuno ha su questa terra la sua dimora definitiva.”
In breve, 1l magistero promuove la comunita terrena per rafforzare I’as-

18 Cfr. PonTiFicio CONsIGLIO GIUSTIZIA E PAcE, Compendio, n. 80.

19 Cfr. A. BELLOCQ, Qué es y qué no es la doctrina social de la Iglesia: una propuesta, «Scripta
Theologica» 44 (2012) 337-366: 342.

20 BeNEDETTO XV, Discorso ai Partecipanti all’Assemblea Plenaria della Pontificia Accademia
delle Scienze Sociali, 3-V-2008.

1 «Quello di Gesu Cristo ¢ un messaggio di amore: “amatevi gli uni gli altri” (Gv
15,17), “da questo sapranno che siete 1 miei discepoli, se avrete amore gli uni per gli
altri” (Gv 13,35), “amate 1 vostri nemici e pregate per 1 vostri persecutori” (Mt 5,44;
Lc 6,35), di fratellanza: “uno solo ¢ il vostro maestro ¢ voi siete tutti fratelli” (Mt 23,8),
di carita: “da a chi ti domanda e a chi desidera da te un prestito non volgere le spalle”
(Mt 5,42), di benevolenza: “tutto quanto volete che gli uomini facciano a voi, anche voi
fatelo a loro” (Mt 7,12), di concordia: “beati gl operatori di pace” (Mt 5,19). Lo stru-
mento di Gesu Cristo e di ogni cristiano per la diffusione di questo messaggio sono la
predicazione, la missione, la testimonianza, fino all’accettazione della persecuzione e
del martirio. E il fine del messaggio cristiano ¢ “il regno dei cieli”, non una rivoluzione
politica o un ordinamento sociale sulla terra» (M. PERA, Perché dobbiamo dirct Cristianz. 11
lberalismo, UEuropa, I’Etica, Mondadori, Milano 2008, 125).

22 «/Njon habemus hic manentem civitatem, sed futuram inquirimus» (Eb 13,14).

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



320 CRISTIAN MENDOZA

semblea umana dove ¢ possibile I'incontro con Dio. Tuttavia, ¢ proprio
il contributo del cristianesimo che permette alla comunita politica di
essere pienamente se stessa e di evitare terribili rovine.?

La partecipazione alla vita politica di cui parliamo ¢ per il bene
della res publica ma, per quanto abbiamo appena detto, 1 cristiani sono
consapevoli che per promuovere il bene della sfera pubblica bisogna
operare per il bene della Chiesa, il quale non ¢ sostituirsi alla autorita
politica. Come insegnava Leone XIII: «D’altra parte, se si vuole giu-
dicare rettamente, ’'amore soprannaturale per la Chiesa e ’'amore na-
turale per la patria sono entrambi figli della stessa fonte, poiché hanno
come cause e autore Dio stesso, dal che consegue che un dovere non
puo essere in contraddizione con altro».?*

Una conseguenza importante di questa non subordinazione del
bene politico al bene della Chiesa ¢ che la richiesta cristiana di par-
tecipazione alla sfera pubblica oltrepassa ’ambito ecclesiastico, anche
se non puo prescindere dalla sfera morale. Pertanto, per raggiungere
I'ordine pubblico non sono necessarie ’azione politica diretta dei credenti
e, tanto meno, quella dei pastori. Tuttavia, dato che tale ordine richiede
il vero significato del bene umano, la partecipazione di un maggior nu-
mero di cittadini con serie convinzioni religiose dovrebbe migliorare la
vita della comunita. Come ha ricordato Benedetto XVI, il punto ¢ che:
«al centro di ogni cultura, percepito o no, vi ¢ un consenso riguardo alla
natura della realta e del bene morale, e quindi sulle condizioni per la
prosperita umana».”?

Possiamo quindi affermare che la partecipazione alla vita pubblica
¢ un’autentica esigenza morale, che migliora non solo la societa ma
anche la Chiesa stessa. Fin dagli albori dell’era cristiana, durante le
persecuzioni subite dall’Impero Romano, e dopo nel corso det secoli, 1
cristiani hanno maturato la convinzione che un Dio che non ha alcuna

% «perché crollando gli ordinamenti e i costumi cristiani, inevitabilmente crollano
anche le fondamenta della societa umana» (LEONE XIII, Lettera Enciclica Sapientiae
Christianae, 10-I-1890, in Leonus XIII PM. Acta, X, Romae 1891, 10-41).

2 Ibidem.

2 BeNEDETTO X VI, Discorso agli Ecc.mi presuli della Conferenza dei Vescovi Cattolict degli Stati
Uniti d’America «ad limina apostolorumn», 19-1-2012.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



IL BENE COMUNE INTRINSECO 321

influenza su questo mondo puo essere ignorato e persino disprezzato.*
Infatti, 1l cristianesimo insegna che la via verso la citta di Dio passa at-
traverso la citta dell'uomo.

Giunti al momento storico presente, la definizione specifica di par-
tecipazione sembra racchiudere il compito di incidere in qualche modo
sulla direzione della societa e la responsabilita di far valere 1 propri di-
ritti e doveri. Partecipazione significa, in questo senso, «nella vita pub-
blica delle societa democratiche, la collaborazione e I'intervento diretto
dei cittadini al funzionamento degli organi di governo o di determinate
istituzioni mediante 'esercizio del diritto di voto e di altri diritti loro
riconosciuti».?”

Tuttavia, da una parte, ¢ controverso pensare che il contributo al
bene comune consista, in modo eminente, o possa limitarsi al rispetto
e all’ladempimento dei propri doveri e diritti forgiati in una societa che
non sempre riconosce la verita sulla natura umana. I’accettazione acri-
tica dei diritti potrebbe essere fonte di confusione per 1 cittadini, anche
perché come ha osservato Charles Taylor, siamo passati da una societa
di diritti che enfatizza la nostra uguaglianza con gli altri, a una societa
di diritti che enfatizza le nostre differenze dagli altri.?® Dall’altra, non
¢ possibile affermare che in ogni caso il rispetto e I'adempimento dei
diritti e dei doveri consista principalmente nella partecipazione attiva
a posizioni di responsabilita politica, né ¢ possibile affermare che tali
posizioni siano esclusivamente governative.

Dal XIX secolo, il magistero della Chiesa ha cercato di studiare in
modo sistematico entrambe le dimensioni della partecipazione, focaliz-
zandosi maggiormente all’inizio su coloro che hanno una responsabilita
piu ampia nella conduzione della vita pubblica, rivolgendo una chiama-
ta specifica ai fedeli della Chiesa affinché tra coloro che detengono posi-
zioni sociali di rilievo, ci fossero piu individui che guidassero la citta ter-

% «We are only just beginning to understand how intimately and profoundly the vitality of a sociely is
bound up with its religion. 1t is the religious impulse which supplies the cohesive force which unifies a
soctely and a culture. The great civilizations of the world do not produce the great religions as a kind
of cultural by-product; in a very real sense the great religions are the foundations on which the great
cwilizations rest» (C. DAWSON, Progress and Religion: An Historical Inquiry, Gatholic Univer-
sity of America Press, Washington D.C. 2001, 180).

77 Partecipazione, in Enciclopedia Treccani online, wwuw.treccani.it/vocabolario/partecipazione/
% Cfr. C. TAYLOR, 1l disagio della modernita, Laterza, Roma-Bari 1994.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



322 CRISTIAN MENDOZA

rena secondo 1 valori del Vangelo. Con lo sviluppo storico, fortemente
influenzato dai totalitarismi del XX secolo, I'insegnamento della Chiesa
sulla responsabilita morale di partecipare alla vita pubblica si ¢ orienta-
to maggiormente verso I’affermazione della responsabilita di orientare
al bene comune la propria azione nel lavoro, nella cultura, ecc. Questa
affermazione del ruolo di ciascuno nella realizzazione del bene comune
assumera con il passare del tempo nomi piu moderni, come «l’ipoteca
sociale» di cui parlava san Giovanni Paolo I1.%

A partire da quel momento, la Chiesa non spinge i fedeli cristiani a
ottenere posizioni chiave per guidare la comunita umana, mantenendo
in qualche modo lo status quo della nazione, ma ricorda loro che tut-
te le persone di buona volonta hanno I'obbligo morale di trasformare
I'ordine sociale dall’interno per proteggere la dignita di ogni persona.
Possiamo sottolineare che, gia nel secolo scorso, 1 pastori della Chiesa
notavano con rammarico che contribuire al funzionamento della res pub-
blica non significa immediatamente promuovere il bene comune. Come
affermava san Paolo VI: «Senza dubbio I'uvomo puo organizzare la terra
senza Dio, ma “senza Dio egli non puo alla fine che organizzarla contro

I'uomo. I’umanesimo esclusivo ¢ un umanesimo inumano’».%

III. LA RESPONSABILITA MORALE DEI CRISTIANI
IN POSIZIONI SOCIALI RILEVANTI

E noto che il pensiero sociale della Chiesa, inteso come studio sistemati-
co dei problemi sociali, ¢ emerso alla fine del XIX secolo. In questo pe-
riodo storico, papa Leone XIII critico alcune teorie razionaliste, come
lo scientismo e il materialismo; e anche le pratiche sociali che danneg-
giavano 1 cittadini, come I'ideale socialista dell’eliminazione della pro-
prieta privata e lo sfruttamento dei lavoratori da parte dei proprietari
dei mezzi di produzione. La Rerum Novarum, la lettera enciclica che ha
dato inizio al pensiero sociale cristiano, non parla in nessun punto di
responsabilita, pero utilizza almeno una volta il concetto di partecipa-
zione, forse in senso metafisico, per affermare che: «Il potere politico

2 Cfr. Giovannt Paoro I1, Sollicitudo Rei Socialis, n. 42.

3 Paoro VI, Populorum Progressio, n. 42.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



IL BENE COMUNE INTRINSECO 323

viene da Dio ed ¢ una certa quale partecipazione della divina sovranita».®!
L'uso del concetto di partecipazione come dipendenza dal potere divino
mostra che, fin dall'inizio, il magistero ecclesiale ¢ stato interessato a
sottolineare che i fedeli della Chiesa sono impegnati per il bene comune
di tutti. Per Leone XIII ¢ molto chiaro che cio che ¢ illecito negli affari
privati non puo essere lecito negli affari pubblici. E in questo senso che
egli indica che I'ordine pubblico deve essere ordinato alla verita sull’es-
sere umano insegnata dalla Chiesa cattolica. Le circostanze storiche in
cul vive, cioe¢ mentre si celebra il centenario della Rivoluzione francese
e s1 propugna un forte anticlericalismo, gli permettono di ricordare che
la Chiesa promuove il bene comune, non solo dei suoi fedeli ma di tutti i
cittadini. Per questo motivo, sminuire il ruolo della Chiesa nella societa
significa minare lo sviluppo sociale in generale. Il giurista tedesco Ernst
Wolfgang Bockenforde, in un saggio del 1967, ha definito in modo chia-
ro questa convinzione, ricordando inoltre che gli aspetti estrinseci (au-
torita e legge) del bene comune non bastano:
Lo Stato liberale secolare vive di presupposti che non ¢ in grado di garantire.
Questo ¢ il grande rischio che esso si ¢ assunto per amore della liberta [...] Da
una parte esso puo esistere come Stato liberale solo se la liberta, che esso garan-
tisce ai suoi cittadini, si regola dall’interno, vale a dire, a partire della sostanza
morale del singolo e dall’omogeneita della societa. D’altra parte, se lo Stato
cerca di garantire da sé queste forze regolatrici interne attraverso 1 mezzi della
coercizione giuridica ¢ del comando autoritativo, esso rinuncia alla propria

liberta e ricade — su un piano secolarizzato — in quella stessa istanza di totalita
da cui si era tolto con le guerre civili confessionali.*

L’idea ha una certa attualita oggi, poiché la nostra societa fortemente
secolarizzata, tende a ignorare I'importanza delle conseguenze sociali
della religione in generale e, in Occidente, soprattutto del cristianesi-
mo. La sinergia positiva tra moralita personale e miglioramento sociale
costituisce una convinzione che piu recentemente Benedetto XVI ri-
cordo alle autorita britanniche nella Westminster Hall con queste parole:
«Ogni generazione, mentre cerca di promuovere il bene comune, deve
chiedersi sempre di nuovo: quali sono le esigenze che 1 governi possono

31 Leonk X1, Lettera Enciclica Rerum Novarum sulla questione operaia, 15-V-1891, ASS
23 (1890/91) 641-670, n. 28. I corsivo ¢ nostro.

32 E.W. BOCKENFORDE, La_formazione dello Stato moderno come processo di secolarizzazione,
Morecelliana, Brescia 2006, 68.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



324 CRISTIAN MENDOZA

ragionevolmente imporre ai propri cittadini, e fin dove esse possono
estendersi? A quale autorita ci si puo appellare per risolvere 1 dilemmi
morali?».”

Tuttavia, dopo I'esperienza politica del secolo passato, che oggi si
perpetua in qualche modo in una forma piu o meno velata di totalitari-
smo, alcuni autori osservano che per raggiungere il bene comune, non
¢ sufficiente considerare come dovremmo concepire 'autorita ideale,
ma ¢ necessario anche riflettere sui mezzi per correggere e riorientare
’azione di tale autorita.**

Rispetto alla tradizione precedente, ’enciclica leonina fa avanzare
la riflessione sociale della Chiesa, poiché si assume il compito di preci-
sare in modo esatto non solo il ruolo della autorita nella sfera pubblica,
ma anche il compito stesso di ogni autorita, sia essa politica o econo-
mica. Forse perché, agli albori della Rivoluzione industriale, la societa
era fortemente gerarchizzata. Non era difficile distinguere tra padroni e
operai, signori e servi, autorita politica e popolo. L'insegnamento della
Chiesa non pretendeva di ridurre la forza dell’autorita, ma di garantire
che fosse usata per il bene dei cittadini. Per questa ragione, Leone XIII
esortava 1 fedeli cristiani a partecipare alla vita pubblica per assicurare
che 1 gruppi dirigenti guidassero la popolazione generale verso 1 valori
del Vangelo, che, come sottolinea il pontefice, sono garanzia di giustizia
generale e di pace sociale. Il Papa insegnava che:

I'astenersi del tutto dal partecipare alla vita politica sarebbe altrettanto colpe-
vole quanto negare il proprio contributo operoso al bene comune: tanto piu in
quanto 1 cattolici, proprio in ragione della dottrina che professano, sono impe-
gnati ad agire con particolare scrupolo e integrita. Per contro, se essi si tengono

in disparte, prenderanno facilmente il potere uomini, le cui opinioni danno ben
poco aflidamento di poter giovare allo Stato.”

La visione di Leone XIII sembra essere stata quella di costituire una
grande civilta cristiana. Per questo era necessario che lo sviluppo delle
istituzioni civili andasse di pari passo con quello delle istituzioni eccle-

33 BENEDETTO XV, Discorso per Uincontro con le Autorita Civili in occasione del Viaggio Aposto-
lico nel Regno Unito, 17-1X-2010.

3 Cifr. M. Novak, P. Apbams, E. SHAW, Social Justice Isn’t What You Think 1t Is, Encounter
Books, New York 2015, 321.

% LroNE X111, Lettera Enciclica Immortale Dei, 1-1X-1885, in Leonis XIII PM. Acta, V,
Romae 1886, 118-150.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



IL BENE COMUNE INTRINSECO 325

siastiche: «k cosi, grazie al valido concorso di ogni ordine di cittadini, si
¢ potuto fondare un gran numero di pie e benefiche istituzioni: chiese,
scuole per I'istruzione e I’educazione dei fanciulli, collegi per gli studi
superiori, ricoveri per i poveri, ospedali e conventi».*

Poiché non si poteva pensare che fossero gli ecclesiastici a tenere le
redini dello sviluppo civile, come ai tempi dello Stato Pontificio, sarebbe
stato almeno auspicabile che coloro che occupavano posizioni di rilievo
sociale, anche se non necessariamente di governo, fossero buoni fedeli
della Chiesa. Cio si poteva ottenere solo con una grande partecipazione
politica da parte della moltitudine dei cattolici.

Non diversamente accadde nei primi secoli dell’era cristiana. I principi e lo spi-
rito dei popoli pagani erano allora quanto mai lontani dallo spirito e dai prin-
cipi evangelici; tuttavia era dato vedere 1 cristiani, in mezzo alla superstizione,

incorrotti e sempre coerenti con se stessi, introdursi animosamente ovunque
intravedessero un varco.”

In questi insegnamenti troviamo la distinzione, da parte del Pontefice,
tra lo sviluppo sociale che 1 fedeli cristiani potevano ottenere e le ingiu-
stizie osservate all’epoca. Come abbiamo visto in precedenza, 'idea di
partecipazione dei cristiani alla vita pubblica non pretendeva di modi-
ficare la struttura sociale basata su gruppi di proprietari e di lavoratori,
ma cercava di assicurare che ci fosse un buon numero di fedeli della
Chiesa tra coloro che potevano dirigere tutti gli altri verso il bene comu-
ne. Questi documenti riflettono la convinzione di papa Pecci secondo
cui coloro che possono apportare cambiamenti sostanziali per il bene
comune sono soprattutto 1 cristiani. E proprio la religione cristiana a
essere indicata come via di prosperita dello Stato, il che implica la par-
tecipazione da parte dei cattolici in quanto cattolici: «Per difendere la
pubblica tranquillita e 'ordine resta soltanto la forza: ma anche la forza
pubblica diventa molto debole se scompare I'aiuto della religione: risul-
ta piu atta a creare schiavitu che obbedienza; raccoglie gia in se stessa 1
semi di gravi disordini».*

Forse Delsol e chiunque altro legga queste affermazioni con ca-
tegorie moderne potrebbe ritenere che il Magistero, o almeno Leone

3 IpEM, Lettera Enciclica Longinqua Oceani, 6-1-1895, ASS 27 (1894/1895) 387-399.
57 IpeM, Lettera Enciclica Immortale Dei.
3% IpEM, Lettera Enciclica Sapientiae Christianae, 10-1-1890, ASS 22 (1889/1890) 385-404.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



326 CRISTIAN MENDOZA

XIII, intendesse realizzare un Impero con il Papa Imperatore, dove 1
fedeli della Chiesa avrebbero ottenuto il dominio sul potere politico:
«slamo obbligati per legge di natura ad amare e difendere particolar-
mente quella citta nella quale siamo nati e cresciuti in questa luce, fino
al punto che un buon cittadino non puo dubitare di dover dare anche la
vita per la patria».™
A noi sembra, invece, che questa prevalenza dei cattolici nella sfera
dei poteri pubblici, nella visione del magistero leonino, fosse semplice-
mente 1l modo piu rapido per superare le ingiustizie allora subite dal
popolo, cio senza ignorare che nella visione di Leone XIII per risanare e
far progredire la societa lo Stato deve essere confessionale. Un’idea che
riecheggia almeno fino al pontificato di Pio XII:
Soltanto una societa illuminata dai dettami della fede, rispettosa dei diritti di
Dio, certa del conto che i suoi capi responsabili dovranno rendere al Giudi-
ce supremo nell’intimo della loro coscienza e al cospetto dei vivi e dei morti,
soltanto una tale societa sapra riconoscere e interpretare rettamente i vostri
bisogni e le vostre giuste aspirazioni, difendere e propugnare i vostri diritti, sag-

giamente guidarvi nell’adempimento dei vostri doveri, secondo la gerarchia dei
valori e 'armonia della convivenza domestica e civile stabilite dalla natura.*

Insomma, non basta avere buoni governanti, ma ¢ necessario che essi
governino in vista del vero bene comune. Un ordine sociale che genera
ingiustizie in modo molto efficiente non si ferma, se chi esercita ’au-
torita non decide di seguire come fine centrale della propria azione di
governo un bene che va oltre 1 propri interessi privati, di partito, ecc.

E vero che, in vista del bene della religione, Leone XIII vuole evi-
tare che coloro che sono ostili alla Chiesa acquisiscano troppo pote-
re e che lo detengano invece coloro che la amano. Tuttavia, I'intento
principale dei testi ¢ il bene della comunita politica e non il bene della
Chiesa. Infatti, ¢ possibile osservare che, per il Papa, 1 valori del Vangelo
portano al desiderio di giustizia, servizio, onesta, ecc. che non ¢ facile, o
addirittura possibile, ottenere solo con I’educazione e le buone manie-
re. Leone XIII non cessa di confidare nell’azione dell’autorita né parla
nei suoi documenti di responsabilita personale, nonostante consideri la

39 Ihidem.

10 Pro X1, Radiomessaggio in occasione del Santo Natale, 23-X11-1949, in Discorsi ¢ Radio-
messaggt di Sua Santita Pio XII, X1, Tipografia Poliglotta Vaticana, Citta del Vaticano
1955, 327-340.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



IL BENE COMUNE INTRINSECO 327

democrazia una forma di governo accettabile: «<non s’intende condan-
nare in sé neppure il fatto che il popolo partecipi, in maggiore o minore
misura, alla vita pubblica: il che puo rappresentare in certe circostanze
e con precise leggi, non solo un vantaggio ma anche un dovere civile».*!

Nello sviluppo degli insegnamenti sociali, I'idea della partecipazio-
ne alla vita pubblica rimarra per molti anni un’esigenza morale per 1 fe-
deli cristiani, soprattutto per chi occupa un ruolo di rilievo nella societa,
perché ¢ la via privilegiata per promuovere il bene comune.* Quest’ul-
timo dovrebbe essere raggiunto tramite ’azione di un’autorita fedele ai
principi cristiani — il rispetto della dignita della persona, della solidarieta
e della sussidiarieta — e che richiede la partecipazione di tutti 1 cittadini
come impulso che permette ai cristiani di raggiungere tutte le posizioni
sociali, anche le piu elevate.

Per concludere questa sezione, possiamo considerare che san Tom-
maso d’Aquino ci offre elementi di riflessione per capire che il prin-
cipio centrale della teoria politica cristiana ¢ che un regime esistente
puo avere un’autorita legittima davanti a Dio, anche se 1 fedeli della
Chiesa non sono d’accordo con esso, come nel caso dell’Imperatore di
Roma nei primi secoli dell’era cristiana. Nonostante il loro disaccordo
con 1l regime esistente, 1 cristiani devono rispettarne ’autorita naturale.
Questo ¢ I'atteggiamento di fondo di chi accetta 1 diritti umani, perché
¢ possibile pensare che non siano concetti validi, anche se non sono di
per sé corrotti. Il motivo del disaccordo con I'idea moderna di questi
concetti ¢ che, non appena si inizia a parlare di diritti umani, si usa 1l
linguaggio del liberalismo morale individuale®. Tuttavia, il modo piu
comune in cul oggl 1 cittadini sono invitati a partecipare alla vita politi-
ca, e piu in generale alla vita pubblica delle loro comunita, ¢ quello di
far valere 1 propri diritti e di adempiere ai rispettivi obblighi. La dura

' Lrone X1, Sapientiae Christianae.

12 Cfr. Pro X1, Lettera Enciclica Quadragesimo Anno sulla ricostruzione dell’ordine sociale nel 40°
annwersario della Rerum Novarum, 15-V-1931, AAS 23 (1931) 177-228, n. 58; GIOVANNI
XXIII, Lettera Enciclica Mater et Magistra sui recentt sviluppr della questione sociale, 15-1X-
1961, AAS 53 (1961) 401-464, n. 37; IpeM, Lettera Enciclica Pacem in Terris sulla pace

Jra tutte le genti fondata nella verita, nella giustizia, nell’amore, nella liberta, 11-IV-1963, AAS 55
(1963) 3, 257-304, n. 34.

# Per approfondire questo punto, cfr. PJ. DENEEN, Why Liberalism Failed?, Yale Univer-
sity Press, Yale 2018.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



328 CRISTIAN MENDOZA

esperienza della Seconda Guerra Mondiale e il continuo processo di
secolarizzazione sembrano aver messo da parte, almeno per un certo
periodo, I'idea di Leone XIII di costruire una grande civilta cristiana in
cui il miglioramento del mondo si ottiene piu efficacemente attraverso
Iedificazione della Chiesa, anche nella sua dimensione terrena.

IV. LA PARTECIPAZIONE E RESPONSABILITA ALLA VITA PUBBLICA DEI CRISTIANI
E I DIRITTI UMANI

La responsabilita dei fedeli di partecipare all’andamento della sfera
pubblica della propria comunita si basa oggi su una serie di diritti
e doveri. Giova considerare che nella seconda meta del XX secolo,
le societa occidentali hanno sperimentato un processo accelerato di
secolarizzazione che, tra le altre conseguenze, sottolinea un forte sog-
gettivismo giuridico. Cio significa che alle persone possano essere con-
cessi det diritti (intesi come facolta o poteri) per fare qualcosa che non
dovrebbe essere nel loro interesse, che non ¢ buono per loro. Popovic,
seguendo Tommaso d’Aquino, osserva che la soluzione ¢ anche quella
di non concentrarsi esclusivamente sul rispetto oggettivo di cio che ¢
legalmente imposto, poiché la legge non ¢ cio che ¢ giusto, ma solo un
motivo per raggiungerlo: lex, non ipsum ius, proprie loquendo, sed aliqualis
ratio wris.** In altre parole, vivere la giustizia non significa rispettare
rigorosamente la legge, ma dare a ciascuno cio che ¢ suo. Il Dottore
comune propone che la giuridicita ¢ nell’esistenza stessa della cosa
giusta. Lo us ¢, per cosi dire, la cosa (res) stessa vista come punto focale
di un tipo specifico di relazione tra piu persone.” L'insegnamento del-
la Chiesa sull’esercizio dei propri diritti e doveri nella sfera pubblica
segue il pensiero di san Tommaso, che ci libera dall’eccessivo oggetti-
vismo e soggettivismo giuridico che regna ai nostri giorni, riportando-
ci alla necessita di vivere la giustizia nella societa.

La chiamata alla partecipazione alla vita pubblica, in questo sen-
so, purifica I’esercizio dei propri diritti e doveri, che non sono intesi
come mero rispetto della legge da un lato, né, dall’altro, come accet-
tazione acritica di una serie di poteri imposti dalla comunita in cui si

" Porovi¢, The Goodness of Rights and the Juridical Domain of the Good, 34.
® Cfr. S.Th. I-II, qq. 90-108.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



IL BENE COMUNE INTRINSECO 329

¢ nati. La partecipazione dei fedeli della Chiesa alla sfera pubblica ¢
un dovere morale di contribuire al bene comune, al di 1a del semplice
rispetto dei propri diritti e doveri cioe, richiede la considerazione di
cio che ¢ giusto per attuarlo con coscienza in vista dei beni personali
e comuni. Il richiamo alla partecipazione politica non pretende che
le nazioni siano dirette dai cattolici, ma ’armonizzazione tra realta e
legge richiede la collaborazione di tutti 1 fedeli con 1 detentori del po-
tere politico. Ecco come, si esprimeva il Santo Padre Giovanni XXIII:
«Attraverso la partecipazione alla vita pubblica si aprono agli esseri
umani nuovi e vasti campi di bene, mentre 1 frequenti contatti fra cit-
tadini e funzionari pubblici rendono a questi meno arduo cogliere le
esigenze obiettive del bene comune».*

Il magistero della Chiesa non vuole sminuire i cristiani e, pur non
insistendo sul fatto che essi debbano governare il destino dei loro po-
poli, ricorda loro che hanno la responsabilita di far valere attivamente
e responsabilmente 1 propri diritti e doveri, ma solo in contrapposizio-
ne a qualsiasi teoria di ingegneria sociale. I cristiani, in quanto cittadi-
ni intelligenti e liberi, non devono essere dominati da alcuna ideologia
politica o economica. Come osserva Rodriguez-Lurfo,

I processi politici e i1 processi sociali sono molto diversi. Nei primi ¢’¢ una
mente (puo anche essere un gruppo di esperti) che li indirizza secondo lo
scopo che ci si propone: si concepisce un ordine e si dispone della coerci-
zione per farlo rispettare. I processi sociali, invece, sono nati dalla libera
collaborazione tra gli uomini e, inoltre, generalmente non rispondono ad
un disegno intenzionale. Rispetto alla coercizione e alla previsione mil-

limetrica, tipica dei processi politici, 1 processi sociali sono caratterizzati
dall’essere spontanei.

In questo periodo dell'insegnamento cristiano, senza far proprio il to-
talitarismo di Stato, I'idea di fondo ¢ che I'ordine sociale, inteso sia
come insieme di infrastrutture che consentono la prosperita econo-
mica e sia come insieme di regole giuridiche che assicurano la giusti-
zia, deve dare come risultato la pace. In questo modo, come osserva
Adrian Vermeule, si realizza ’aspirazione classica a un bene comune
oggettivo: «questi beni includono, in una famosa triade, pace, giustizia

16 GIovANNI XXIII, Pacem in Terris, n. 44.
7 A, RODRIGUEZ-LUNO, Stato ¢ liberta. Un’ introduzione all’etica politica, Edusc, Roma 2021, 18.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



330 CRISTIAN MENDOZA

e prosperita, che 1o traspongo alle condizioni moderne in modo da
includere varie forme di salute, sicurezza e stabilita economica».®

L’idea di un bene comune concreto e sicuro per tutti sembra aver
guidato la definizione di questo concetto net testi del Concilio Vaticano
II, che lo definiscono come: «l’insieme di quelle condizioni della vita
sociale che permettono tanto ai gruppi quanto ai singoli membri di rag-
giungere la propria perfezione piu pienamente e piu speditamente»*.

Possiamo notare che, in tal modo, il bene comune ¢ stato deline-
ato, in un certo senso enfatizzando la sua dimensione estrinseca, dove
I'impulso dell’ordine sociale deve facilitare che ciascun cittadino realiz-
z1 il proprio sviluppo. In realta, il pensiero sociale della Chiesa non si
concentra sulle condizioni di sviluppo che raggiungono I'individuo, ma
sul modo 1n cui I'individuo si sviluppa in accordo con tali condizioni.
La societa potrebbe diventare un insieme di condizioni che rendono
la vita umana piu confortevole, ma non necessariamente una vita mi-
gliore. Quando i cittadini ricevono tutto dall’assistenza sociale (fornita
dallo Stato o da privati) non raggiungono uno sviluppo personale, non
agiscono in modo responsabile, non crescono come persone. Alla fine,
«una societa giusta non ¢ possibile se gli individui non sono giusti. Il co-
rollario ¢ che ci sara tanta ingiustizia nelle strutture della societa quanta
ne esiste nelle anime det singoli cittadini. Questo ¢ anche il pensiero di
Agostino, Tommaso d’Aquino e Tommaso Moro».™

Per riequilibrare un’apparente posizione troppo estrinseca, san Pa-
olo VI non esitera ad aggiungere che questo ambiente comunitario ¢
fonte di liberta individuale: «al tempo stesso che 1l progresso scientifico
e tecnico continua a sconvolgere il paesaggio dell'uomo, 1 suoi modi di
conoscenza, di lavoro, di consumo e di relazione, una duplice aspirazio-
ne sl esprime in questi nuovi contesti, sempre piu viva man mano che si
sviluppano I'informazione e I’educazione: aspirazione all'uguaglianza,

¥ «/T]hese goods include, in a_famous trinity, peace, justice, and abundance, which I extrapolate to
modern conditions lo include various forms of health, safely, and economic security» (A. VERMEULE,
Common Good Constitutionalism, Polity Press, Cambridge 2022, 35-36).

19 ConciLio Varicano 11, Gaudium et spes, n. 26.

0 «[A] Just society is not possible unless individuals are just. The corollary is that there will be so
much injustice in the structures of society as there is injustice in the souls of individual citizens. This
is also the thought of Augustine, Thomas Aquinas and Thomas More» (BENESTAD, Benedict XVI
on the Political and Social Order, 201).

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



IL BENE COMUNE INTRINSECO 331

aspirazione alla partecipazione: due forme della dignita e della liberta
dell'uomo».”*

Laspetto interessante di queste affermazioni ¢ che cercano di pre-
servare entrambe le dimensioni del bene comune, forse sottolineando di
pit la dimensione intrinseca. Sembrano sottolineare che ogni persona
deve avere a disposizione 1 mezzi necessari per raggiungere il proprio
bene, senza ignorare che non ¢ sempre possibile dare per scontato non
solo che ogni individuo conosca e cerchi il meglio per se stesso, ma
anche, e questa ¢ la cosa piu difficile da accettare, che I'ordine sociale
debba provvedere ai mezzi necessari per conseguire quel bene persona-
le a cui si aspira: risorse materiali, riconoscimento giuridico dei diritti
dei cittadini, o anche I’educazione e I'informazione essenziali a tal fine.
Come abbiamo notato in precedenza, la teoria piu liberale dei diritti
umani da piu importanza ai diritti che al bene umano. Possiamo avere
diritto a qualcosa che non ci fa bene, che ci danneggia.

Il sistema moderno dei diritti ha come priorita principale quella
di permetterci di dirigere la nostra vita secondo la nostra volonta, di
raggiungere I’auto-strutturazione. I cittadini vogliono realizzare cio che
si prefiggono, perché pensano che sia un bene. Lo Stato non dovrebbe
occuparsi di cio che dovrebbe essere buono per gli esseri umani, ma
solo dei processi attraverso 1 quali gli individui possono raggiungere una
buona vita. L'individualismo diventa dunque la cornice decisionale del-
la comunita.

Quando il bene comune ¢ inteso solo da una prospettiva estrinse-
ca, come ambiente socio-culturale che permette lo sviluppo personale,
allora la partecipazione non ¢ altro che collaborazione al buon funzio-
namento del sistema, un modo per contribuire al funzionamento del
plano sociale progettato da chi detiene 'autorita politica o economi-
ca sul popolo. Le teorie politiche di taglio marxista e le conseguenze
antropologiche dei governi con economia pianificata e centralizzata,
che hanno disincentivato il lavoro, sminuito I'importanza della fami-
glia, limitato il bene della religione, ecc., sembrano aver suscitato nel
magistero ecclesiale una reazione di opposizione alla concezione del
bene comune basata sulla sua dimensione estrinseca. Non basta indi-

> Paoro VI, Lettera Apostolica Octogesima Adveniens nel 80° anniwersario della Rerum
Novarum, 14-V-1971, AAS 63 (1971) 401-441, n. 22.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



332 CRISTIAN MENDOZA

care di collaborare con gli ordinamenti sociali, ma ¢ necessario contro-
bilanciare la sottomissione dell’azione personale a quella collettiva.”” Il
modo per farlo ¢ introdurre il concetto di responsabilita che, a partire
da questo momento, rimarra inteso come I’esigenza morale di cercare
attivamente 1l bene della propria famiglia, della propria comunita, ecc.
Cosl ¢ presentato nel recente Compendio della Dottrina sociale della Chiesa,
dove si osserva che: «perché ogni persona, famiglia o corpo intermedio
ha qualcosa di originale da offrire alla comunita [...] ¢ necessaria una
adeguata responsabilizzazione del cittadino nel suo “essere parte” attiva
della realta politica e sociale del Paese».”

A nostro parere, poiché il concetto di partecipazione ¢ orientato
al conseguimento del bene comune, non ¢ sufficiente bilanciare questa
ricerca con la responsabilita personale, ma ¢ necessario ridefinire il
bene comune in altri termini, che si concentrino maggiormente sulla
dimensione intrinseca del bene di vivere in comunita. In altre parole,
non basta saper fare il bene agli altri, ma sembra ogni volta piu im-
portante voler fare il bene con gli altri. Cosi lo ha man mano sottolineato il
magistero recente:

Si ama tanto piu efficacemente il prossimo, quanto piu ci si adopera per un bene
comune rispondente anche ai suoi reali bisogni. Ogni cristiano ¢ chiamato a que-
sta carita, n\el modo della sua vocazione e secondo le sue possibilita d’incidenza
nella pdlis. E questa la via istituzionale — possiamo anche dire politica — della

carita, non meno qualificata e incisiva di quanto lo sia la carita che incontra il
prossimo direttamente, fuori delle mediazioni istituzionali della polis.>

Una via possibile per riformulare il bene comune nel suo significato
piu pieno, superando la mera visione estrinseca, consiste nel ricordare
che ¢ meglio raggiungere lo sviluppo con gli altri che raggiungerlo solo
parzialmente da soli. Per fare cio, ¢ necessario trovare I’equilibrio tra
due tendenze. La prima ¢ costituita dalla falsa profezia dell’ingegneria
sociale di Saint-Simon, Fourier e Proudhon, che non solo non permette
di ottenere la produzione desiderata, ma finisce per far disperare coloro

2 Cfr. M. RHONHEIMER, Cristianismo y Laicidad: Historia y actualidad de una relacion complea,
Rialp, Madrid 2009, 135-136.

% PonTiricio CONSIGLIO GIUSTIZIA E PAcE, Compendio, n. 187.
5 BENEDETTO X VI, Caritas in veritate, n. 7.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



IL BENE COMUNE INTRINSECO 333

che potrebbero mettersi all’opera per conseguirla.”” Alexis de Tocque-

ville c1 aveva avvertito contro questo rischio:
Dopo aver preso gli individui, uno dopo I’altro, nelle sue mani possenti e averli
plasmati a suo piacimento, il sovrano stende quindi le sue braccia sulla societa
tutta intera; ne ricopre la superficie con una rete di piccole regole complicate,
minuziose ¢ uniformi, attraverso le quali le menti piu originali e gli animi pit
vigorosi non possono aprirsi un varco per andare al dila della folla. Non spezza
le volonta, ma le fiacca, le piega e le controlla; raramente obbliga all’azione,
ma si oppone di continuo al fatto che si agisca; non distrugge, ma impedisce
semplicemente di nascere; non tiranneggia, ma ostacola, reprime, snerva, spe-
gne, inebetisce e riduce infine ogni nazione a non essere altro che un gregge di
animali pavidi e industriosi, di cui il governo ¢ il pastore.’

La seconda ¢ cadere nell’'individualismo, propria della teoria liberale

dei diritti umani e giustamente denunciato da Garcia Huidobro, che

ci chiede se
c’¢ qualcosa di pit comodo che sapere che, a pochi isolati da casa nostra, ¢’¢ un
supermercato aperto ventiquattr’ore su ventiquattro, dal lunedi alla domenica?
Alzarsi alle 4 del mattino e sapere che ci sara una cassiera pronta a venderci
uno yogurt suona confortante. E comodissimo anche, in pieno giorno di dome-
nica, comprare in un centro commerciale la giacca che ci servira lunedi, perché
quella che abbiamo ¢ un po’ stropicciata e stirarla ¢ noioso. Che ci siano molti
dipendenti che avranno tempo di vedere 1 loro figli piccoli solo a febbraio ¢ una
nota a margine, irrilevante rispetto all'importanza dell’acquisto che vogliamo
fare. Si tratta di una realta che dovrebbe riempirci di vergogna.”’

In entrambi gli esempi, ¢ chiaro che cio che ¢ giusto (ius) non ¢ sem-
plicemente far rispettare le leggi (oggettivismo esagerato), né eser-
citare 1 propri diritti a scapito del bene delle persone (soggettivismo
esagerato).

Alla fine di questa sezione, possiamo constatare che sono cambiati
¢ mezzi con cul si realizza la partecipazione dei fedeli cristiani alla vita
pubblica delle rispettive comunita. Da una partecipazione basata prin-
cipalmente sull’autorita civile, economica, politica, ecc. siamo passati
a una partecipazione generalizzata grazie al riconoscimento dei diritti

» Cfr. Pinteressante analisi di J.-Y. CALVEZ, Marx et le Marxisme : Une pensée, une histoire,
Eyrolles, Paris 2007, 20.

% A. TOCQUEVILLE, La democrazia in America, a cura di M. Tesini, tr. it. di S. Furlati, Citta
Aperta, Troina 2005 (1835-1840), 1. II, parte 4, cap. 6, 377.

57 Garcia Humosro, Comunidad, 239.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



334 CRISTIAN MENDOZA

umani. Possiamo vedere la continuita del magistero della Chiesa in
quanto, sebbene siano cambiati 1 mezzi, I'insegnamento rimane inva-
riato: a tutti 1 cittadini, non solo ai cristiani, deve essere garantita una
vera liberta, o “liberta di qualita”, che consenta loro di scegliere cio che
¢ meglio e di attenersi alla propria scelta.”® Oltre al cambiamento dei
mezzl per ottenere la partecipazione politica, si assiste a un crescente
processo di negazione della cittadinanza alla religione stabilita e, quin-
di, anche al cristianesimo. I pastori della Chiesa, pur rispettando per
quanto possibile 1 mezzi di partecipazione che si dimostrano piu o meno
eficaci, hanno anche il compito di integrare il bene comune che questi
mezzi realizzano. Come abbiamo visto, il rispetto det diritti umani puo
consentire all’autorita di proteggere il bene comune e di far rispettare la
legge, sempre in una prospettiva estrinseca. . quindi necessario garan-
tire che il bene comune risponda al bene personale e alla collaborazione
sociale che il vero bene personale promuove. Pertanto, non ¢ necessario
che l'autorita politica si ponga un obiettivo collettivo né ¢ corretto con-
fondere il bene comune con gli obiettivi comuni. Naudet osserva che
questo ¢ stato I’errore del premio Nobel per 'economia Jean Tirol, il
quale pensava che il bene comune fosse «’interesse generale della so-
cietax. St trattava di una visione sbagliata, perché una societa puo essere
interessata a qualcosa che non le giova realmente.”

La promozione del bene comune a partire da un’attenta considera-
zione del bene personale e della necessaria collaborazione umana per
raggiungerlo ¢ cio che chiamiamo bene comune intrinseco, e dediche-
remo la sezione seguente alla sua definizione.

8 «lLe germe naturel de la liberté est formé en nous principalement par le sens du vrai et du bien,
de la drotture et de Camous; par le désir de la connaissance et du bonhewr. Ou encore par ce que les
anciens appelaient les “semina virtutum?™, les semences des vertus qui feront croilre ces dispositions
naturelles, le sens de la justice, du courage, de la vérité, de Uamitié, de la générosité, etc., qui nous font
spontanément louer les acles conformes et réprouver les manquements, du moins dans une considération
générale. Ces dispositions projettent devant nous un certain idéal de vie qui oriente nos désirs, nos inten-
tions, et régit nos jugements moraux» (S.-'I. PINCKAERS, Les sources de la morale chrétienne. Sa mé-
thode, son contenu, son histoire, Academic Press Fribourg-Cerf, Fribourg-Paris 20123, 364).

5 Cfr. J.Y. NAUDET, La Doctrine sociales de UEglise, Tome 3. Une réponse pertinente aux désordres
du monde, Presses Universitaires d’Aix-Marseille, Aix en Provence 2019, 58.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



IL BENE COMUNE INTRINSECO 335

V. VERSO IL BENE COMUNE INTRINSECO

Possiamo ricordare che il concetto di bene comune proviene da Aristo-
tele, ripreso e interpretato da san Tommaso in modo peculiare. Il moti-
vo ¢ che Aristotele si occupera del bene comune soprattutto quando si
riferisce al bene della polis, mentre per san Tommaso ¢ possibile parlare
di un bene comune estrinseco e di un bene comune intrinseco. Comin-
ciamo ad analizzare la teoria aristotelica.

Aristotele pensava innanzitutto che il bene comune permettesse di
distinguere i1l modo di governo. Il governo di una citta ¢ indicato da due
asst principali. Da un lato, lo scopo del governante, che puo essere la ri-
cerca del bene comune o del bene della classe dirigente. Dall’altro lato, ¢’¢
il numero di persone che governano, che puo essere uno, pochi o molti.”

Quando una persona governa per il bene comune, si ha una mo-
narchia. Quando una persona governa per il proprio tornaconto, si ha
la tirannia. Quando poche persone governano per promuovere il bene
comune, si puo parlare di aristocrazia, mentre quando poche persone
governano per il proprio tornaconto, si puo parlare di oligarchia. Il punto
piu interessante ¢ che un regime in cui molti che cercano il bene comune
non ha un nome, mentre se ci sono molti che governano per il proprio
tornaconto abbiamo la democrazia. Per Aristotele, quindi, la democrazia
non ¢ un valore positivo come lo intendiamo oggi, ma il dominio dei molti
che cercano di promuovere il proprio interesse personale.®’ Le assemblee
pubbliche avevano il compito di eleggere 1 capi della societa che gover-
navano per brevi periodi di tempo, cosi che lo sviluppo non veniva mai
raggiunto. Aristotele giudica negativamente la democrazia perché, se-
condo lui, 1l modo in cui veniva praticata era contrario al bene comune.

San Tommaso d’Aquino, invece, osserva che il bene comune ¢
il bene di tutta la creazione e, quindi, il bene comune non si limi-
ta all’organizzazione politica degli uomini, ma ¢ costituito dall’ordine

0 Cfr. P. NEMO, Histotre des Idées Politiques dans Antiquité et au Moyen Age, Presses Univer-
sitaires de France, Paris 2007, 216-224.

1 «Democracy is the rule of the many poor in their owon interest. This is somewhat shocking to modern
people who identify democracy with legitimacy, but it is important to recall that for the classical Greeks
was different from modern representative democracy i that it meant direct rule of the whole body of
citizens physically assembled in open-air meetings» (V. BRADLEY LEWIS, Catholic Social Teaching
on the Common Good, in BRADLEY, BRUGGER [eds.], Catholic Social Teaching, 235-266, 242).

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



336 CRISTIAN MENDOZA

dell’'universo.*” Nel suo pensiero, il bene comune sembra essere qualita-
tivamente e quantitativamente superiore al bene singolare, ordinando
quest’ultimo. Cio si osserva in alcuni testi della Summa, come quello che
dice: «al bene comune ¢ sempre piu amabile del bene proprio: essendo
preferibile per la parte il bene del tutto al bene parziale di se stessa»;® o
questi: «Il bene comune ¢ il fine delle singole persone che vivono in una
collettivita, come il bene del tutto ¢ il fine di ciascuna delle sue parti»,
«chi cerca il bene comune di una collettivita cerca indirettamente il pro-
prio bene».” Tuttavia, ¢ lontano da qualsiasi tentativo di collettivismo,
la sua osservazione ¢ teologica, cio¢ tiene conto del disegno del Creatore
che possiede la storia e la totalita della creazione. Come osserva Donati
sotto questa visione, «l bene comune affonda le proprie radici nella
persona umana proprio perché afferma e trae il proprio significato dal
provvedere alla dignita dell’altra persona».®
Per 1l Dottor comune il bene comune dell’organizzazione umana
non puo essere un contratto dato dai singoli in vista di un bene genera-
le, ma ¢ quello che ordina le anime e 1 comportamenti degli individui
nella societa secondo il disegno di Dio su di loro.” E un bene comune
intrinseco, non estrinseco. E in questa comprensione del bene comune
che I'idea di legislazione del pensiero sociale cristiano rispetta quella
tendenza interiore al bene, che non deve essere regolata nella sua inte-
rezza in modo estrinseco, ma promossa dall’interno della persona che
cerca la propria perfezione. Lewis la mette in questi termini:
Le leggi, come gli altri aspetti dell’autorita specificamente politica, mirano al
bene comune come causa finale. Tuttavia, sono limitate in cio che possono re-
alizzare: le leggi non mirano alla proibizione di tutti 1 vizi né comandano tutti

gli atti delle virtu. Piuttosto mirano a proibire le offese che rendono difficile o
impossibile la vita in comunita (S.Th. I-11, 92, 2-3).%

6 S Th. I-I, q. 19, a. 10; q. 100, a. 8; q. 109, a. 3.
6 S.Th. II-II, q. 26, a. 4 ad 3.

6 S.Th. II-II, q. 58, a. 9 ad 3.

© $.Th. II-11, q. 47, a. 10 ad 2.

% P. Donatl, 1 fondamenti socio-antropologici della sussidiarieta: una prospetiiva relazionale, in

IpEM (a cura di), Verso una societd sussidiaria. Teorie e pratiche della sussidiarieta in Europa,
Bononia University Press, Bologna 2011, 25-52, 40.

7 Conciio Varicano 11, Gaudium et spes, n. 78.
% BraprLEy Lewis, Catholic Social Teaching on the Common Good, 246.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



IL BENE COMUNE INTRINSECO 337

San Tommaso affermava letteralmente che questo principio d’ordine,
che ¢ il bene di una comunita, ha due aspetti, uno esterno e I’altro in-
terno.” Il primo (esterno) deriva da un fine comune: il raggiungimento
di tale fine grazie all’ordine del movimento nel suo complesso costitui-
sce un bene, cosi come il luogo verso cui si dirige un pellegrinaggio ne
¢ 1l bene comune. Il secondo (interno) deriva dalla costituzione della
socleta stessa, che nel caso di un esercito, ad esempio, deriva dalla sua
stessa unita e organizzazione, che sono essenziali per il compimento
della sua missione. In questo secondo caso, non si raggiunge alcun
obiettivo, ma si raggiunge ugualmente il bene comune, rappresentato
da questo ordine interno.”

Ricuperando ora 1 nostri termini, possiamo affermare che la con-
vergenza verso un punto comune, che ¢ il bene comune estrinseco, ri-
chiede partecipazione e responsabilita.”! Popovic¢ ci dice che il secondo
aspetto, ntrinseco, del bene comune ¢ quello che c1 permette di distin-
guere un’autentica societa da un gruppo qualsiasi di persone, ad esem-
pio quelle che fanno la fila in un ente finanziario o quelle che prendo-
no I’autobus nello stesso momento. I membri di una comunita vogliono
stare insieme secondo un certo ordine, indipendentemente dall’obietti-
vo perseguito.”” Anche Hittinger commenta il medesimo passo di san
Tommaso e afferma che questo secondo aspetto, intrinseco, del bene
comune puo essere chiamato solidarieta o amore sociale. A noi sem-
bra che la solidarieta sia piu legata alla responsabilita personale per
una determinata impresa, ma in ogni caso, ¢ possibile ricordare che la
vera solidarieta porta al desiderio di essere con altro per aiutarlo sia negli

%9 «dn Aquinas’s ontology of social forms, the basic metaphysical structure of a sociely is different
Jrom that of an individual person, which is metaphysically constituted as a unity of substance; Aqui-
nas describes the ontological substrate of a society through the notion of the unity of order» (POPOVIC,
The Goodness of Rights, 217). L’autore fa riferimento al passo di ToyMMaso pD’AQuiNo,
Sent. Ethic., I, lec. 1, nn. 1 e 5.

0 Cfr. Tommaso D’AquiNo, Commento alla Metafisica di Aristotele, Edizioni Studio Dome-
nicano, Bologna 2005, lib. I, lec. 12, nn. 2627, 2630.

"t «Therefore, one aspect of the specific good of social unily is brought about by the sociely’s
intentional orderedness to certain good ends or telic outcomes that are attainable only through
participative membership and shared action in that particular society» (POPOVIC, The Goodness
of Rights, 218).

72 Cfx. thidem.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



338 CRISTIAN MENDOZA

obiettivi comuni, sia nella cura dei beni comuni, dove I’aspetto inter-
no ¢ il desiderio di agire insieme, cio che qui possiamo definire come
«desiderio sociale».”

Se torniamo momentaneamente agli insegnamenti del magistero
dopo la Seconda Guerra Mondiale e prima del pontificato di Giovanni
Paolo II, possiamo osservare che il bene comune inteso come ugua-
glianza e partecipazione fa parte del dibattito politico dell’epoca, frutto
di teorie come quelle di John Rawls o di Ronald Dworkin. Questi auto-
r1, infatti, con la loro difesa dei diritti fondamentali e la loro costruzione
di una societa basata su di essi, mettono da parte I'idea di un amore
politico o, come lo abbiamo appena definito, di un desiderio o un’inten-
zione di essere con gli altri e di fare le cose insieme. Dare a ciascuno 1l
suo, grazie al legami sociali a cui apparteniamo, ¢ cio che san Tommaso
d’Aquino chiamava giustizia come bene comune, che ¢ direttamente
correlata alla giustizia sociale o alla giustizia legale.”* La giustizia legale
si traduce in parte nell’ladempimento dei propri diritti e doveri, ma non
suscita la partecipazione attesa, perché ¢ la via per il bene comune in
senso estrinseco, mentre il perseguimento del bene comune in senso
intrinseco, che muove la volonta dei cittadini, continua ad essere una
sfida. In realta, molti studiosi di san Tommaso direbbero che si tratta di
due diversi livelli del bene comune, ma che nel suo pensiero sono en-
trambi compresi come oggetto della giustizia generale — o quantomeno
portano a concludere in questo senso.

Popovi¢ osserva che, all’inizio del magistero sociale, I’enfasi era
posta sulla ricerca del bene comune in senso intrinseco. A suo avviso,
«Papa Pio XI si riferiva alla giustizia del bene comune come giustizia
sociale; nel suo pensiero, dare a ciascun membro della societa cio che

7 Cfr. R. HITTINGER, The Coherence of the Four Basic Principles of Catholic Social Doctrine, in
G. GNEUHS (ed.), The Legacy of Pope John Paul II: His Contribution to Catholic Thought, The
Crossroad Publishing Company, New York 2000, 81-93; R. HITTINGER, Love, Sustain-
ability, and Solidarity, in GNEURS (ed.), The Legacy of John Paul II, 21-24; R. HITTINGER,
Making Sense of the Civilization of Love: John Paul II’s Contribution to Catholic Social Thought,
in GNEunS (ed.), The Legacy of John Paul 11, 94-97.

™ Cfr. Porovic, The Goodness of Rights, 227. L’autore ritiene che «Aquinas refers lo the type
of Justice that is principally and immediately directed to common good as general or legal justice» (1bi-
dem). Cfr. S.Th. II-I1, q. 58, aa. 1, 5, 7. Inoltre, Popovi¢ aggiunge: «We can call this type
of Justice—which conststs in “giving lo each person his own right” socially, through social bonds of
participation in a true society—the common-good justice»» (POPOVIC, The Goodness of Rights, 227).

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



IL BENE COMUNE INTRINSECO 339

corrisponde alla “dignita di persona” e cio che ¢ “quello che devono
avere per le loro funzioni sociali” rappresenta un prerequisito del suo
“provvedere all’organismo sociale e al bene di tutta la societa”».”

E ben noto che il bene comune non pud essere misurato in termi-
ni di risultati economici né, tanto meno, di vantaggi politici. Si tratta
piuttosto di un avanzamento o di un arretramento del senso di respon-
sabilita personale verso l’altro. In altre parole, la forma piu elementare
di rispetto del bene comune ¢ la nostra risposta naturale a un bisogno
urgente dell’altro, dove la piu elementare compassione umana dovrebbe
portarci ad agire per il bene del bisognoso.”® Questo atteggiamento di
responsabilita e di rispetto per gli altri raggiunge il suo culmine nell’a-
zione disinteressata, frutto di una carita che non si aspetta nulla in cam-
bio e che ¢ concreta e reale.

Il magistero recente ¢ consapevole dell'inadeguatezza dell’idea di
bene comune in senso estrinseco e ha sottolineato sempre piu la sua
dimensione intrinseca. Benedetto XVI ha ricordato che: «la “citta
dell’'uvomo” non ¢ promossa solo da rapporti di diritti e di doveri, ma
ancor piu e ancor prima da relazioni di gratuita, di misericordia e di
comunione. La carita manifesta sempre anche nelle relazioni umane
I’amore di Dio, essa da valore teologale e salvifico a ogni impegno di
giustizia nel mondo».”’

Alcuni autori concretizzano questo bene comune intrinseco nel sen-
so di appartenenza a e responsabilita per la propria comunita familiare
o per 'azienda che ci appartiene. Si tratta di sapere che gli altri dipen-
dono dalle nostre azioni e, allo stesso tempo, che tutto cio che facciamo

7 «Pope Pius XI referred to common-good justice as social justice; in his view, giving to each mem-
ber of a society that which corresponds to “the dignity of his human personality” and that which is
“necessary for the exercise of his social functions™ represents a prerequisite of his “care_for the social
organism and the good of society as a unit”» (NOVAK, ADAMS, SHAW, Social Justice, 321). L’au-
tore fa riferimento al testo di Pro XI, Lettera Enciclica Divini Redemptoris sul comunismo
ateo, 19-111-1937, AAS 29 (1937) 65-106, n. 51.

7% Lo ricordano anche le seguenti parole: «Inoltre, poiché tutti siamo molto concen-

trati sulle nostre necessita, vedere qualcuno che soffre ci da fastidio, c1 disturba, perché
non vogliamo perdere tempo per colpa dei problemi altrui. Questi sono sintomi di
una societa malata, perché mira a costruirsi voltando le spalle al dolore» (FRANCESCO,
Lettera Enciclica Fratelli tutti sulla fraternita e Uamicizia sociale, 3-X-2020, AAS 112 [2020]
969-1076, n. 63).

7 BENEDETTO X VI, Caritas in Veritate, n. 6.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



340 CRISTIAN MENDOZA

¢ sostenuto dagli altri membri del nostro ambiente, al punto che nella
comunita di appartenenza gli errori personali non sono definitivi. «Le co-
munita come la famiglia sono piu radicate molto piu profondamente nella
nostra natura di quanto non lo siano gli Stati. Altre associazioni primor-
diali sono le nostre comunita di culto, di community building e di lavoro».”™

A nostro avviso, l'aspetto piu interessante di queste idee ¢ che,
quando la comunita politica realizza il bene comune intrinseco, cessa di
essere un ambiente di controllo e sorveglianza, costantemente focalizza-
to sui diritti e sui doveri di ciascuno e, soprattutto, sulla possibile accusa
di aver mancato a questi compiti sociali. Inoltre, se si comprende questo
«voler fare sociale» o «carita sociale» di cui parla la Chiesa, allora ci
saranno molti pit mezzi per superare gli errori dei cittadini, rendendoli
piu simili a una comunita di persone e meno a un organismo burocrati-
co 1n cuil sminuire uno significa far avanzare gli altri.

Infine, non ¢ possibile riflettere sul bene comune e, quindi, sulla
partecipazione che esso richiede, se si ignorano il senso del bene comu-
ne intrinseco e la liberta necessaria per ottenerlo. La sfida non risiede
tanto nel chiedersi se si cercano risultati comuni, ma se si vuole davvero
raggiungerli con coloro che sono accanto a noi. Adrian Vermeule os-
serva che il bene comune richiede un progetto che orienti le decisioni
libere e responsabili dei suoi attori, senza che I’esecuzione di tale bene
diminuisca la loro creativita o limiti la loro iniziativa.

Tipicamente, vi sono molteplici modi per determinare i principi rimanendo en-
tro 1 confini della responsabilita fondamentale di agire per promuovere il bene
comune — la base dell’autorita pubblica. Per analogia, un architetto che riceve
I'incarico generale di costruire un ospedale per una citta possiede una sorta di di-
screzionalita strutturata. Lo scopo o fine dell'incarico modella e vincola le scelte

dell’architetto, pur non determinandole completamente; un buon ospedale puo
assumere diverse forme, anche se ce ne sono alcune che non puo assumere.”

78 «Communities such as the family are much more deeply rooted in our nature than are states. Others
of these primordial associations are our communities of worship, community building, and work»
(Novak, Apams, SHAW, Social Justice, 128).

7

O «There are typically multiple ways to determine the principles while remaining within the boundaries
of the basic charge to act to promote the common good — the basis of public authority. By analogy, an
architect who ts given a general commussion to build a hospital for a city possesses a kind of structured
discretion. The purpose or end of the commission shapes and constrains the architect’s choices while not

JSully determining them; a good hospital may take a number of forms, although there are some forms it
cannot take» (VERMEULE, Common Good Constitutionalism, 64-65. La traduzione ¢ nostra).

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



IL BENE COMUNE INTRINSECO 341

In breve, considerando le sue dimensioni intrinseche ed estrinseche, il
bene comune puo essere conseguito solo nella misura in cui le persone
umane sono libere di realizzare la propria chiamata personale e la per-
sona non ¢ completa finché non risponde al servizio del bene comune.*

VI. PARTECIPAZIONE E RESPONSABILITA PER IL BENE COMUNE
IN SENSO DINAMICO

Giunti a questo punto, conviene chiedersi se 'ultima definizione di bene
comune data dal magistero della Chiesa includa entrambi gli aspetti e
se non porti da ultimo, come suggerisce Delsol, a un’idealizzazione del
bene comune come servizio professionale alla causa collettiva. Il testo
recita come segue:
Il bene comune non consiste nella semplice somma dei beni particolari di cia-
scun soggetto del corpo sociale. Essendo di tutti e di ciascuno ¢ e rimane co-
mune, perché indivisibile e perché soltanto insieme ¢ possibile raggiungerlo,
accrescerlo e custodirlo, anche in vista del futuro. Come I’agire morale del
singolo si realizza nel compiere il bene, cosi I’agire sociale giunge a pienezza

realizzando il bene comune. Il bene comune, infatti, puo essere inteso come la
dimensione sociale e comunitaria del bene morale.?!

La novita di questa definizione risiede nell’aspetto dinamico del bene
comune, che si realizza nella normale attivita di ogni cittadino. Tut-
tavia, nonostante si presupponga che 1 cittadini abbiano una conce-
zione vera del bene, non sembra cosi facile accettarla. «La questione
fondamentale di cosa sia dunque veramente il bene — soprattutto nel
contesto attuale — e perché lo s1 debba mettere in pratica anche a costo
di ricavare un danno personale, rimane ampiamente senza risposta».*

Questa nuova definizione del bene comune, ora in senso dinami-
co, potrebbe portare a una maggiore partecipazione che superi due
ostacoli. Il primo ¢ la burocrazia statale, che induce a pensare che, per
la grande maggioranza dei cittadini, non sia possibile ottenere un ruo-
lo attivo nella direzione della comunita umana. All’obiezione iniziale

8 Cfr. M. Novak, Three precisions: common good, First Things, 12-11-2009, https://www.
Surstthings.com/web-excluswes/2009/12 /three-precisions-common-good

8 PonTiricio CONSIGLIO GIUSTIZIA E PACE, Compendio, n. 164.

82 BenNepETTO XV, Discorso in occasione della Sessione inaugurale dei lavori della 'V conferenza
generale dell’Episcopato Latinoamericano e dei Caraibi presso il Santuario dell’Aparecida, 13-V-2007.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



342 CRISTIAN MENDOZA

dobbiamo rispondere che il magistero della Chiesa richiama il dovere
morale di partecipare alla vita pubblica, non per incoraggiare 1 cristiant a
Jar parte det servitort professionali dello Stato, ma perché idea di partecipazione
e responsabilita ¢ in crisi. Viviamo In una societa Impantanata in una
profonda passivita sociale, dove ci si aspetta che siano 1 leader politici o
economici ad alleviare le difficolta quotidiane dei cittadini comuni, se
non dando loro le soluzioni che si aspettano, almeno aprendo la strada
affinché il loro sviluppo diventi ogni volta piu facile e veloce. In ogni
caso, non sembra una situazione inaspettata, poiché lo stesso Aristote-
le insegnava che «nessuno delibera sulle cose che non possono essere
diversamente, né sulle cose che non gli ¢ possibile fare lui stesso».™
Al giorno d’oggi, intere popolazioni vengono indottrinate sul mi-
glior modo di vivere a cui dovrebbero aspirare, senza dar loro 1 mezzi
o le risorse sufficienti per farlo. Nei casi piu gravi, non si creano le con-
dizioni per la produzione o lo sviluppo, ma si distribuisce la ricchezza
come se appartenesse all’autorita politica e si maltrattano 1 cittadini,
dando vita a societa che, per dirla con C.S. Lewis, sono come un gran-
de asilo d’infanzia.
Questa stessa gentilezza ferisce con un insulto intollerabile. Essere curati con-
tro la propria volonta e curati da stati che possiamo non considerare malattie
significa essere messi al livello di coloro che non hanno ancora raggiunto I’eta

della ragione o di coloro che non la raggiungeranno mai; essere classificati tra
1 neonati, gli imbecilli e gli animali domestici.*

Il secondo ¢ che ¢ sempre piu difficile raggiungere un accordo sul
bene che perseguono 1 rispettivi diritti e doveri nella societa, al punto
che, come osserva Mary Ann Glendon, viviamo in una societa nella
quale nessuno ¢ soddisfatto, perché non si riesce a trovare una base
comune che permetta di riconoscere 1 propri doveri in vista dei dirit-
ti. «In realta, c¢’¢ pochissimo accordo su quali bisogni, beni, interessi
o valori debbano essere caratterizzati come “diritti”, o su cosa si

8 ARISTOTELE, Etica Nicomachea, intr., tr., note ¢ apparati di C. Mazzarelli, Bompiani,
Milano 2000, Iib. VI, cap. 5, nn. 31-33, 235.

8 «This very kindness stings with intolerable insult. o be cured against one’s will and cured of states
which we may not regard as disease is to be put on a level of those who have not yet reached the age
of reason or those who never will; to be classed with infants, imbeciles, and domestic animals» (C.S.
Lewts, God in the Dock, W.B. Eerdmans, Grand Rapids 2001 [1948], 292). Qualcosa di
molto simile ¢ stato affermato da TOCQUEVILLE, La democrazia in America.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



IL BENE COMUNE INTRINSECO 343

debba fare quando, come di solito accade, vari diritti sono in tensione
o in collisione tra loro».*

Cio significa che la partecipazione alla vita pubblica, come adempi-
mento dei propri diritti e doveri, non sembra sufficiente. Questa esigenza
morale dovrebbe cambiare nuovamente significato, collocandosi tra il pre-
cedente richiamo a far parte della classe dirigente del Paese, tipico dell’e-
poca degli Stati cattolici confessionali, e la successiva comprensione della
partecipazione come mezzo per far valere 1 propri diritti, sperando che le
strutture politiche o economiche facilitino la vita di ogni individuo.*

Un primo punto per realizzare questo cambiamento ¢ sottolineare
che I'idea di partecipazione, che risponde all’insegnamento del Vangelo,
¢ legata alla responsabilita personale e, quindi, anche alla convinzione
che 1l bene personale deve essere vissuto in modo intrinsecamente unito
al bene comune. Come dice Delsol,

al di 1a dei casi limite ¢ preferibile un bambino nutrito male da sua madre
piuttosto che coccolato dall’assistenza sociale, o un comune amministrato con
faciloneria e inesperienza piuttosto che gestito da una burocrazia centrale. Non
¢ corretto dire, come fanno 1 liberali, che I’azione di prossimita ¢ sempre ese-

guita meglio. La mediocrita del risultato sara molto spesso compensata dalla
soddisfazione di gestire autonomamente la propria esistenza.”

Un secondo elemento ¢ indicare che la responsabilita personale vissuta
in modo educato e consapevole puo portare alla partecipazione in vista
del bene comune nelle sue due dimensioni, cio¢ sia estrinseca (come
punto di arrivo) che intrinseca (come punto di partenza). E un obietti-
vo finale, poiché ogni gruppo umano ha indubbiamente degli obiettivi
comuni, ma non ¢ sufficiente, poiché ¢ possibile che un certo numero di
persone si trovino riunite in vista di un bene comunitario, senza deside-
rare di essere unite. Per di piu, ¢ un fine comune che implica un punto di
partenza, in cui si sa che ¢ bene stare con gli altri fin dallznizio, al punto
che, se non si fosse con gli altri, non si potrebbe raggiungere questo
bene comune. Adrian Vermeule, quindi, ricorda che

8 «ln truth, there is very little agreement regarding which needs, goods, inlerests, or values should be

characterized as “rights,” or concerning what should be done when, as is usually the case, various
rights are in tension or collision with one another> (M.A. GLENDON, Rights Talk: The Impoverish-
ment of Political Discourse, Polity Press, New York 1991, 16).

8 Cfr. PErRA, Perché dobbiamo dirci Cristiani, 117.
8 C. MiLroN DELsor, 1 principio di sussidiarietd, 58.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



344 CRISTIAN MENDOZA

Il bene comune ¢, ai fini del giurista costituzionale, la fioritura di una comunita
politica ben ordinata. Il bene comune ¢ unitario e indivisibile, non un’aggre-
gazione di interessi individuali. Nel suo aspetto temporale, esso rappresenta la
massima felicita dell'intera comunita politica, che ¢ anche il piu alto bene degli
individui che la compongono.™

La forte unita tra il bene personale e il bene comune non solo mette in
evidenza la responsabilita personale come fonte di entrambi 1 beni, ma per-
mette anche di ridefinire il bene comune avvicinandolo al campo d’azione
dell'individuo. Il bene comune ¢ piu di un insieme di mezzi economici o di
garanzie giuridiche, ¢ infatti la consapevolezza personale di avere uno scopo
comune nella vita, in cut ogni individuo capisce di far parte di una societa
e che a partire da questa appartenenza ha potuto o potra raggiungere un
maggiore sviluppo in futuro. Sembra difficile per un cittadino europeo im-
maginare il proprio futuro segnato dal rischio della fame: in Italia, ad esem-
pio, non ¢ possibile pensare che una persona gravemente malata venga la-
sciata morire, perché 1 sistemi sanitari pubblici prevedono la cura di tutte le
persone, anche di quelle che non sono cittadini del’'Unione Europea.
Oltre a queste garanzie dell’assistenza sociale, la consapevolezza di
molti cittadini dei Paesi piu sviluppati di avere un ordinamento legale
che rispetti la giustizia, di poter conservare il proprio patrimonio senza
espropriazioni abusive, di ricevere 1 frutti dei propri sforzi e di tutelare le
proprie famiglie, eccetera, fa si che si viva immersi in una serie di cond:-
ziont di vita che costituiscono la coscienza di appartenere a un ambiente in cui st ¢ al
sicuro. Questo bene comune ¢ una sicurezza e una responsabilita morali
che si ristabiliscono con la partecipazione e che, al contrario, si deterio-
rano con I'indifferenza. Quindi, il voler fare con gli altri ¢ il risultato di
una condizione profondamente umana che solo un artista come Borges
giunge a descrivere con maestria, quando dice che: «siamo tutti il pas-
sato, siamo il nostro sangue, siamo le persone che abbiamo visto morire,
siamo 1 libri che ci hanno migliorato, siamo piacevolmente gli altri».*

88 «The common good is, for the purposes of " the constitutional lawyer, the flourishing of a well-ordered
political communily. The common good is unitary and indivisible, not an aggregation of individual
utilities. In its temporal aspect it represents the highest felicity or happiness of the whole political com-
munity, which ts also the highest good of the individuals comprising that community» (VERMEULE,
Common Good Constitutionalism, 35).

89 «/S]omos todo el pasado, somos nuestra sangre, somos la gente que hemos visto moriy; somos los
libros que nos han mejorado, somos gratamente los otros» ( J.L. BORGES, Obras Completas en Cola-

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



IL BENE COMUNE INTRINSECO 345

Il cambiamento di significato dell’idea di partecipazione alla vita
pubblica ¢ in atto perché questo concetto ¢ legato al bene comune
e quest’ultimo ha cambiato significato nell’odierna cultura sociale.
Non ¢ inteso come un insieme di infrastrutture o di mezzi economi-
cl, ma come un ambiente sociale in cui le relazioni umane devono
permetterci di comprendere la nostra identita e il nostro futuro nel
quadro di uno sviluppo esistenziale, familiare e comunitario sempre
piu stabile. Come insegnava Benedetto XVI, una societa umana de-
gna del suo nome:

libera le persone del senso di sconforto e di disperazione, garantendo loro la
liberta di impegnarsi reciprocamente nelle sfere del commercio, della poli-
tica e della cultura (QA 80). Quando i responsabili del bene comune rispet-
tano il naturale desiderio umano di autogoverno basato sulla sussidiarieta
lasciano spazio alla responsabilita e all’iniziativa individuali, ma, soprattutto
lasciano spazio all’amore (DCE 28), che resta sempre “la via migliore di
tutte” (1Cor 12,31).%°

In breve, il bene comune intrinseco, in senso dinamico, che vogliamo
promuovere produce una sorta di flusso e riflusso tra la societa e I'in-
dividuo; la prima facilita lo sviluppo del secondo fino alla formazione
della sua personalita, e 'individuo a sua volta rifluisce nella societa,
soprattutto in quelle personalita che danno alla societa o alla collet-
tivita piu di quanto ricevano, come saggi, santi, artisti, filosofi, ecc.
Donati osserva che questa dinamica ¢ gia in atto.

Rispetto al passato, la generazione del bene comune presuppone la parteci-
pazione relazionale di tutti gli interessati a tale bene (che non possono essere
entita astratte, ma soggetti concreti, personali e associativi, in situazioni spe-
cifiche) e presuppone il nesso tra la liberta e la responsabilita di ciascun attore
nella produzione del bene comune. Chi si rifa alla concezione politica clas-
sica continua a identificare il bene comune nello Stato, come sua funzione e
compito principale. Ma ¢’¢ un chiaro spostamento, anche se graduale ¢ tem-
perato, del concetto di bene comune verso le comunita politiche non statali.
Il nuovo “benessere” non puo essere prodotto solo dal basso (dagli individui),
o solo dall’alto (da uno Stato sempre piu interventista), o da un misto det due,
ma piuttosto da un’adeguata relazione — che coinvolge sia la sussidiarieta che

boracion, Epilogo, Amecé Editores, Buenos Aires 1979, 911. La traduzione ¢ nostra. Non
esiste una traduzione italiana del testo).

9 BeneDETTO X VI, Discorso ai Partecipanti all’Assemblea plenaria della Congregazione per la
dottrina della_fede, 15-1-2010.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



346 CRISTIAN MENDOZA

la solidarieta — tra 1 membri di una comunita politica (intesa appunto come
la totalita che deve decidere del proprio bene comune).”!

In conclusione, I'insegnamento sociale della Chiesa ha conosciuto un’e-
voluzione nella comprensione del bene comune. Il magistero di Leone
XIII mirava a recuperare una grande civilta cristiana, invitando 1 fedeli
a partecipare attivamente alla costruzione politica di quella societa, non
in nome di uno stato confessionale cristiano, ma con I'intento che 1 go-
vernanti amassero la Chiesa piu di quanti le fossero contrari. A partire
dal Concilio Vaticano II, I'invito alla responsabilita e alla partecipazio-
ne politica si ¢ focalizzato sull’adempimento dei diritti dei cittadini, in
quanto questo indirizzo ha permesso alla riflessione morale sociale di
avere un dialogo incentrato sulla dignita della persona e sul bene comu-
ne in un contesto internazionale. Dopo il pontificato di Giovanni Paolo
I1, il bene comune ¢ considerato piu vicino al pensiero di san Tommaso
d’Aquino, per il quale questo concetto ¢ in profonda unita con il bene
personale, che ne ¢ il fondamento del primo e permette alla Chiesa di
parlare di un ordine sociale secondo il volere divino. Cio significa che,
nella misura in cui ci sono piu cristiani convinti di fare la volonta di Dio
attraverso il proprio operare, realizzato nel modo migliore possibile al
servizio degli altri, la societa nel suo insieme sara sviluppata nel modo
piu umano possibile. Il recupero del bene comune intrinseco ¢ qui fon-
damentale, perché significa che ogni individuo ¢ chiamato in modo ur-
gente a fare del proprio meglio per costruire la societa in cui vive. Cio
significa che, nella misura in cui ogni cittadino ¢ consapevole di vivere
in un contesto in cui ¢ responsabile degli altri, potra promuovere in pri-
ma persona lo sviluppo sociale auspicato dalla Chiesa.

9 P Donarti, M.S. ARCHER, The Relational Subject, Cambridge University Press, Cam-
bridge 2015, 222. La traduzione ¢ nostra.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 311-346



