
STATUS QUAESTIONIS 
 





SPIRITUALITÀ LITURGICA
Storia di un termine

LITURGICAL SPIRITUALITY 
History of  a Term

Tommaso Catellani, CSFC* 

Riassunto: Il presente studio si prefigge di pre-
sentare lo sviluppo storico che ha portato alla 
configurazione del termine spiritualità liturgica e 
al suo utilizzo nell’odierno panorama teologi-
co italiano. Ci si focalizzerà specificatamente 
sulla configurazione della realtà sottesa da tale 
terminologia, tralasciando gli abbondanti con-
tenuti che ad essa si riferiscono. Si delineano 
due sezioni. La prima, la più corposa e impor-
tante, traccerà il percorso storico del termine 
spiritualità liturgica e la sua variante meno utiliz-
zata pietà liturgica, dal momento della nascita, 
all’inizio del XX secolo, ad oggi. Il contesto di 
riferimento principale sarà quello italiano, cer-
cando di non tralasciare del tutto il panorama 
estero. La seconda sezione, più breve, cercherà 
di tracciare una valutazione del termine e delle 
sue caratteristiche alla luce del percorso storico 
svolto. Offrendo un’analisi storica fino ad ora 
inedita del termine spiritualità liturgica, il pre-
sente articolo vuole contribuire allo sviluppo 
del rapporto tra liturgia e spiritualità, gettando 
luce su alcune di quelle zone d’ombra in cui 
tale rapporto ancora oggi a volte permane.

Parole chiave: Spiritualità liturgica, Spiritualità 
e liturgia, Pietà liturgica, Movimento liturgico, 
Storia della spiritualità liturgica.

Abstract: The present study aims to present 
the historical development that led to the con-
figuration of  the term liturgical spirituality and its 
use in the current Italian theological landscape. 
Particular attention will be given to the underly-
ing reality denoted by this terminology, leaving 
aside the abundant content traditionally associ-
ated with it. The study is divided into two sec-
tions. The first—and more substantial—section 
will trace the historical trajectory of  the term 
liturgical spirituality, as well as its less commonly 
used variant liturgical piety, from its emergence at 
the beginning of  the twentieth century to the 
present day. The primary context of  reference 
will be the Italian one, though occasional ref-
erences to the broader international landscape 
will not be excluded. The second, shorter sec-
tion will offer an evaluative reflection on the 
term and its characteristics in light of  the histor-
ical development examined. By offering a previ-
ously unpublished historical analysis of  the term 
liturgical spirituality, this article seeks to contribute 
to the ongoing exploration of  the relationship 
between liturgy and spirituality, shedding light 
on some of  the shadowy areas in which this rela-
tionship still remains, at times, underdeveloped.

Keywords: Liturgical Spirituality, Spirituality 
and Liturgy, Liturgical Piety, Liturgical Move-
ment, History of  Liturgical Spirituality.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611
e-ISSN 1972-4934
DOI 10.17421/ATH392202510

* Comunità Sacerdote Familiaris Consortio; Pontificia Università della Santa Croce, Roma.
Orcid: 0009-0000-7647-6492



580 581Tommaso Catellani

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

Sommario: I. Introduzione. II. Storia del termine spiritualità liturgica. 1. Gli inizi. 2. Verso 
una definizione. 3. La spiritualità liturgica come disciplina teologica. 4. Quiescenza e re-
cupero della spiritualità liturgica. 5. Uno sguardo al di fuori dell’Italia. III. Valutazione del 
termine spiritualità liturgica. 1. Il processo storico. 2. La concezione della storia e gli accenti 
polemici. 3. La spiritualità della Chiesa o una tra tante? IV. Conclusione. 

I. Introduzione

Il termine spiritualità liturgica ha una storia abbastanza recente. Nato 
nell’ambito del Movimento liturgico all’inizio dello scorso secolo, è sta-
to uno dei protagonisti del recupero del rapporto tra spiritualità e litur-
gia in ambito teologico. La sua storia, contrassegnata da uno sviluppo 
rapido, ne ha visto l’utilizzo in contesti e metodologie diverse. Questa 
molteplicità di usi, insita nella sua natura, lo rende un termine a volte 
ambiguo, se non viene correttamente specificato.

Il presente articolo mira a studiare la storia di tale termine dalla sua 
nascita fino ai giorni nostri, per evidenziarne in modo particolare l’uti-
lizzo e il significato epistemologico. In tal modo, si intende distinguere 
gli usi della spiritualità liturgica nei contesti in cui il concetto è stato 
utilizzato, al fine di gettare luce sul suo utilizzo nel presente.

Il testo presenta due sezioni. La prima – la più importante – analiz-
za la storia del termine spiritualità liturgica, suddividendo il lasso di tempo 
dalla sua nascita ad oggi in alcune sezioni. La suddivisione proposta 
vuole identificare una diversità dell’utilizzo del termine a seconda dei 
periodi storici. La seconda sezione – più breve – evidenzierà alcuni sno-
di centrali riguardo alla definizione della spiritualità liturgica, marcando 
in modo particolare quelle domande e questioni rimaste ancora aperte.

Lo studio si concentra principalmente sul contesto italiano, senza 
tralasciare del tutto il mondo estero.

Ci si è concentrati sull’utilizzo del termine senza prendere in esame 
i molti elementi e argomenti ad esso associati. Come si vedrà, ad esso 
si riferiscono numerosi temi, approfonditi in larga parte da altri teologi 
che negli ultimi cento anni hanno presentato e continuano a presenta-
re una bibliografia abbondante. Il nostro studio si concentrerà sull’uso 
del termine spiritualità liturgica per portare chiarezza in un ambito in cui 
sembra necessaria. In definitiva, si cercherà di rispondere alle domande: 
che cosa si è inteso con spiritualità liturgica nel corso della storia? Tale 
termine è ancora utilizzabile oggi?



580 581spiritualità liturgica: storia di un termine

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

II. Storia del termine spiritualità liturgica

Nella storia del nostro termine è riscontrabile un chiaro momento 
sorgivo, da collocare all’inizio del ’900, seguito da un periodo di 
sviluppo verso una più delineata definizione dell’oggetto. Il postcon-
cilio rappresenta il momento aureo della spiritualità liturgica. Esso 
è seguito da un raffreddamento dell’interesse e da un successivo ri-
attivarsi della riflessione sulla spiritualità liturgica. In questa prima 
sezione, ripercorreremo questi quattro periodi, lasciandoci guidare 
dalle pubblicazioni degli autori, in ordine cronologico. In ultimo, 
per cercare di allargare lo sguardo oltre i confini italiani, proporre-
mo le posizioni di alcuni autori più recenti di area anglofona, ispa-
nofona e francofona.

1. Gli inizi

Probabilmente, il primo a introdurre il termine spiritualità liturgica – si-
curamente il primo ad avere una rilevanza pubblica importante – è M. 
Festugière. Nel noto articolo, La liturgie catholique,  pubblicato nel 1913,1 
Festugière denuncia il fatto che la liturgia è «totalmente ignorata dal 
punto scientifico ed ascetico; o, quantomeno, presa in scarsa conside-
razione in quanto oggetto e occasione di esperienza religiosa».2 Da qui 
la proposta di prendere in considerazione la liturgia «in quanto fonte e 
causa di vita spirituale».3 Come è noto, tale articolo scatenerà una forte  
polemica teologica.4 Ciò che a noi più interessa è il modo in cui viene 

1  Cfr. M. Festugière, La liturgie catholique. Equisse d’une synthèse. Suivie de quelques dévelop-
pements, «Revue de Philosophie» 13 (1913) 692-886.
2  M. Festugière, La liturgia cattolica, Messaggero, Padova 2002, 67-68.
3  Ibidem, 79.
4  Tra chi prende parte attivamente a tale dibattito troviamo in primis J.-J. Navatel e L. 
Beauduin: cfr. J.-J. Navatel, L’apostolat liturgique et la piété personelle, «Études» 137 (1913) 
449-476; L. Beauduin, Mise au point nécessaire. Réponse au R. P. Navatel, «Les Questions 
Liturgique» 4 (1913-1914) 83-104. Il tema è già ampliamente studiato: cfr. E. Massimi, 
Liturgia e spiritualità: una storia di incontri mancati?, in G. Boselli, M. Crimella, A. Grillo, 
E. Massimi, P. Tomatis, G. Zanchi, Celebrare in spirito e verità: l’esperienza spirituale della 
liturgia, Glossa, Milano 2017, 41-118; L. Artuso, Liturgia e spiritualità: profilo storico, Mes-
saggero, Padova 2002; S. Marsili, La «spiritualità liturgica» in clima di polemica, «Rivista 
Liturgica» 61 (1974) 337-354; F. Brovelli, Liturgia e spiritualità: storia di un problema recente 
e suoi sviluppi, in F. Brovelli (a cura di), Ritorno alla liturgia. Saggi di studio sul movimento li-



582 583Tommaso Catellani

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

utilizzato il termine spiritualità liturgica. In primis, notiamo che esso non 
è presentato con una definizione o formulazione univoca. Esso si rife-
risce in un qualche modo alla vita spirituale che scaturisce dall’azione 
liturgica. Verosimilmente non era intenzione dell’autore definire una 
nuova realtà. Il suo obiettivo, piuttosto, era dimostrare che la liturgia 
è una vera fonte per la spiritualità cristiana. Il termine, dunque, non è 
formalizzato e funge solo da mediatore per intendere il rapporto tra le 
due realtà.

La caratteristica predominante della spiritualità liturgica in Festu-
gière è la sua capacità di unificare. La sua funzione unificante tocca 
diversi ambiti: la storia della Chiesa, in quanto la liturgia costituisce la 
continuità con Gesù e con il ministero degli apostoli; il mondo sociale, 
come anche le età e il sesso, poiché non vi è discriminazione nella litur-
gia in quanto essa è accessibile ed esperibile da parte di tutti i cristia-
ni; all’interno della vita spirituale stessa e nell’uomo, poiché è capace 
di unificare intelligenza, volontà e azione, così come dogma, morale e 
ascesi.5

Nel suo tentativo di porre di nuovo in rilievo la liturgia nella sua di-
mensione spirituale, Festugière si mostra molto critico verso le pratiche 
di devozione, come la meditazione e gli esercizi spirituali. Come rileva 
bene Marsili nel suo studio di questi primi anni sul ritrovato rapporto 
tra liturgia e spiritualità, Festugière non attacca solamente alcune prati-
che devozionali, ma di fatto critica quella che allora era ritenuta come 
l’unica forma di spiritualità.

La Chiesa, che nello scatenarsi della libertà di pensiero al secolo XIX aveva 
scorto un’espressione di lotta satanica, si trovava ora nell’occhio del ciclone 
modernista, che metteva in crisi molte certezze tradizionali, e di conseguenza 
questo attacco alla forma di spiritualità, che era ritenuta così “tradizionale” da 
essere creduta l’unica possibile, creò un’impressione di grande smarrimento, 

turgico, CLV-Edizioni Liturgiche, Roma 1989, 213-278; A. Caprioli, Liturgia e spirituali-
tà nella storia. Problemi, sviluppi e tendenze, in Associazione Professori di Liturgia (a cura 
di), Liturgia e spiritualità, Atti della XX Settimana di Studio dell’Associazione Professori 
di Liturgia, Fermo (AP), 25-30 agosto 1991, CLV-Edizioni Liturgiche, Roma 1992, 
11-26; A. Giromiletto, Liturgia e vita spirituale: il dibattito sorto negli anni 1913-1914, in 
F. Brovelli (ed.), Liturgia: temi e autori. Saggi di studio sul movimento liturgico, CLV-Edizioni 
Liturgiche, Roma 1990, 211-274.
5  Cfr. Festugière, La liturgia cattolica, 189-195.



582 583spiritualità liturgica: storia di un termine

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

quasi che si fosse di fronte all’allargamento dell’errore modernista sul piano 
ascetico e spirituale.6

La critica alle pratiche devozionali costituirà una tendenza piuttosto dif-
fusa – non senza eccezioni – all’interno sia del Movimento liturgico sia 
della corrente di pensiero che porterà a sviluppare la spiritualità liturgica.

Dopo Festugière, un autore importante per il progresso della spiri-
tualità liturgica è L. Beauduin. Nella sua opera del 1914, La piété de l’Ég-
lise – ritenuta come un manifesto del Movimento liturgico per il Belgio 
– la liturgia è considerata a pieno titolo come fonte della vita spirituale 
del cristiano. Da essa, appunto, nasce la pietà della Chiesa stessa. Così 
viene riassunta la tesi centrale:

L’idea maestra di cui l’azione liturgica cerca la piena realizzazione è la seguen-
te: «Fare vivere l’intiero popolo cristiano di una medesima vita spirituale, ali-
mentata col culto di Santa Madre Chiesa». I mezzi adoperati con questo scopo 
sono di due classi. I primi considerano gli atti del culto in se stessi; i secondi 
considerano l’attività liturgica fuori di questi atti.7

L’idea guida di Beauduin è che il minimum di partecipazione alla litur-
gia richiesto dalla Chiesa non permetta ai cristiani la piena adesione 
alla sua spiritualità. La metafora utilizzata dall’autore è plastica: se 
qualcuno decide di trasferirsi in America, non basta poter parlare un 
poco di inglese per potersi definire americano. Serve un’immersione 
nella cultura, nello slang e nei dettagli del luogo in cui si è deciso di 

6  Marsili, La «spiritualità liturgica» in clima di polemica, 339.
7  L. Beauduin, La pietà della Chiesa, Società Anonima Tipografica, Vicenza 1915, 56. 
Riguardo gli atti di culto, l’autore auspica: il ritorno della centralità della festività della 
domenica, con particolare cura della Messa e dei Vespri domenicali; la cura della so-
lennità delle celebrazioni; l’iniziazione e la partecipazione ai sacramenti; il rispetto e la 
solennizzazione dei riti funebri. Poi divide l’attività extra liturgica in quattro categorie 
per ognuna delle quali evidenzia alcuni obiettivi: a) La pietà: dare risalto all’anno 
liturgico; servirsi dei salmi e della liturgia per la preghiera quotidiana; «rianimare le 
devozioni care al popolo cristiano, alimentandole di più alla sorgente della liturgia» 
(ibidem, 57); b) Studio: promuovere gli studi e le riviste scientifiche, la formazione dei 
religiosi e la divulgazione; c) Arti: seguire gli insegnamenti di Tra le sollecitudini; formare 
gli artisti alla liturgia; promuovere l’incontro degli artisti con la liturgia; d) Propagan-
da: promuovere la pubblicazione di libri e riviste; «risvegliare, nelle famiglie, le antiche 
tradizioni liturgiche che univano assieme il ritmo delle gioie domestiche con quello 
del calendario della Santa Chiesa, servendosi a questo scopo delle opere musicali 
composte a questa intenzione» (ibidem, 58).



584 585Tommaso Catellani

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

abitare per poter dire di fare parte di quel mondo. Così per la Chie-
sa: la partecipazione abbondante e proficua alla sua liturgia – che è 
come il suo linguaggio e la sua cultura – «assicura il maximum di vita 
cattolica, che non solamente ci pone entro la Chiesa, ma fa di noi cosa 
della Chiesa».8

Di fatto, neanche Beauduin vuole definire una nuova realtà in am-
bito spirituale. Il suo obiettivo, similmente a Festugière, è riscoprire 
l’importanza della liturgia nella vita spirituale del cristiano, sottoline-
ando che essa non solo è necessaria, ma assicura anche il raggiungi-
mento dell’apice più alto della spiritualità cattolica. Per questo può 
chiamarla la pietà della Chiesa. Questo approccio alla spiritualità li-
turgica diventerà presto predominante tra i sostenitori di tale corrente 
teologica.

2. Verso una definizione

Dopo Beauduin, è E. Caronti a contribuire notevolmente ad arrivare 
ad una definizione di spiritualità liturgica con un testo datato 1920.9 
Così definisce la pietà liturgica e le sue cinque principali caratteristiche:

La pietà liturgica è la pietà che dalla liturgia s’ispira e della liturgia si nutre. 
Il suo programma si compendia in questa formula: far partecipare il cristia-
no, stagione per stagione e quasi giorno per giorno, dei sentimenti di Cristo 
sacerdote nei vari misteri che la Chiesa esprime nella liturgia e così far vivere 
l’uomo della vita intima di Dio. Questa formula contiene: 1° il principio della 
pietà liturgica, che è una stretta unione al potere sacerdotale di Gesù Cristo; 
2° il metodo, che è la mistica riproduzione in noi della vita del Signore, de-
lineata successivamente nei periodi dell’anno ecclesiastico; 3° i mezzi, consi-
stenti nella partecipazione ai misteri cristiani, quali il sacrificio, i sacramenti, 
i sacramentali, la dottrina, la morale; 4° la regola, che è la direttiva ufficiale 
della Chiesa, contenuta nelle formule del rito; 5° il fine, che è l’intima vita 
con Dio.10

8  Ibidem, 36.
9  E. Caronti, La pietà liturgica, L.I.C.E., Torino 1920. Nella sua opera, la liturgia viene 
intesa come «l’esercizio sociale della virtù della religione» (ibidem, 3). È evidente il pro-
fondo legame che questa definizione ha con la morale. Negando la definizione classica 
della liturgia come culto pubblico della Chiesa, ne vengono definite tre principali ca-
ratteristiche. Essa è composta da atti esterni e atti interni; è un culto di natura pubblica 
e sociale; è latreutica e santificatrice.
10  Ibidem, 25.



584 585spiritualità liturgica: storia di un termine

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

Si nota il passaggio a una realtà fornita di un determinato program-
ma e con specifiche caratteristiche. Da Caronti in avanti, la terminolo-
gia relativa alla spiritualità liturgica inizia ad avere una specificazione 
maggiore, con delle caratteristiche proprie che ne motivano l’esistenza 
e, quindi, anche l’uso.

Secondo lo studio già citato di Marsili, dopo la Grande Guerra, la 
polemica spirituale-liturgica sposta il suo accento sull’oggettività e la sog-
gettività. La spiritualità oggettiva, che sarebbe quella liturgica, ha il suo 
centro nel dato oggettivo della salvezza operata da Cristo e vissuta nella 
liturgia. La spiritualità soggettiva, invece, ha come punto di riferimento 
e metro di misura il soggetto e l’uomo. Spesso questa contrapposizione, 
posta in atto specialmente dai liturgisti, tenta di mostrare la superiorità 
della spiritualità oggettiva rispetto a quella soggettiva. Su quest’ultima 
iniziano ad aprirsi numerosi sospetti che ne evidenziano i punti deboli 
quando si pone troppo l’accento sull’aspetto affettivo, psicologico e per-
sonale, a volte a scapito del dato oggettivo della rivelazione.

A tale problema cerca di rispondere la Mediator Dei (1947) di Pio XII. 
Il pontefice mette a disposizione della riflessione le categorie di ex opere 
operato ed ex opere operantis. La questione, però, sembra rimanere aperta.

Il problema sollevato dal movimento liturgico non è tanto quello dell’effica-
cia oggettiva, basata sulla natura direttamente o indirettamente sacramentale 
dell’azione liturgica, quanto piuttosto sul metodo di affrontare l’opera della 
santificazione. In altre parole: la santificazione come è proposta al cristiano, si 
raggiunge propriamente uniformandosi a un dato “oggettivo”, qual è il dato 
della rivelazione vissuto nella liturgia, oppure lo si raggiunge su un “piano sog-
gettivo”, e cioè secondo un adattamento di esso al “soggetto” senza tener conto 
che a livello di «vita vissuta» il dato di fede trova una sua prima e fondamentale 
realizzazione nella liturgia?11

La Mediator Dei, pur non risolvendo la questione, promuove la linea di 
pensiero che cerca di identificare nella spiritualità liturgica una spiritua-
lità oggettiva di grado superiore rispetto alle altre spiritualità.

Una definizione ancora più articolata di tale spiritualità la troviamo 
in C. Vagaggini nel 1957 in Il senso teologico della liturgia. L’autore si chiede 
come si possa parlare di diverse spiritualità all’interno del cattolicesimo. 
Sicuramente, non si possono distinguere diversi fini nelle varie spiri-

11  Marsili, La «spiritualità liturgica» in clima di polemica, 346.



586 587Tommaso Catellani

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

tualità, perché il fine è unico e comune a tutte e cioè: «l’avvicinamento 
alla perfezione dell’essere cristiano nella grazia santificante e dell’agire 
cristiano corrispondente nelle virtù cristiane, principalmente nella ca-
rità».12 La stessa cosa non si può dire per i mezzi necessari per rag-
giungere tali obiettivi. Nelle diverse spiritualità cattoliche si possono 
riscontrare alcuni mezzi comuni e necessari a tutte queste e mezzi spe-
ciali, particolari. Tuttavia, «a guardarci bene, si può dire che i mezzi 
per tendere alla perfezione cristiana sono per tutti gli stessi e necessari 
se vengono formulati genericamente, e diventano invece mezzi specia-
li necessari ad alcuni ma non a tutti se quella formulazione generica 
viene specificata e concretizzata».13 Perciò, si può dire che la differen-
za tra le spiritualità cattoliche sta nell’utilizzo concreto e particolare 
dei mezzi comuni. Questo dipende dalla quantità e dalla frequenza, 
dallo spirito con cui si attuano, dalle persone coinvolte, dall’orario del-
la giornata, dalla quantità di tempo, dalle preoccupazioni dominanti 
e dal genere di lavoro.14

Dunque, in cosa si differenzia la spiritualità liturgica dalle altre spiri-
tualità cattoliche? Essenzialmente «la spiritualità liturgica è quella spiri-
tualità nella quale la concretizzazione specifica e il relativo ordinamento 
sintetico proprio dei diversi elementi comuni a ogni spiritualità cattolica 
come mezzi verso la perfezione cristiana, sono determinati dalla stes-
sa liturgia […] vissuta da ognuno secondo le convenienze del proprio 
stato».15 La liturgia esercita un «predominio qualitativo» sui mezzi spi-
rituali, non necessariamente quantitativo. Ciò avviene «quando anche 
se, estensivamente parlando, le occupazioni non liturgiche costituiscono 
la maggior parte delle occupazioni abituali di un uomo, tuttavia vengo-
no in modo tale sintonizzate alla mente della liturgia da essere vissute 
in uno spirito di preparazione all’azione liturgica principalmente della 
messa, o come derivazione da essa».16

L’autore individua, poi, essenzialmente tre caratteristiche principali 
della spiritualità liturgica: l’aspetto comunitario che prevale rispetto a 

12  C. Vagaggini, Il senso teologico della liturgia, Paoline, Roma 19996, 616.
13  Ibidem.
14  Cfr. ibidem, 618.
15  Ibidem, 624.
16  Ibidem, 626.



586 587spiritualità liturgica: storia di un termine

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

quello individuale; la dimensione oggettiva che prevale su quella sog-
gettiva; il coinvolgimento dell’interezza dell’uomo nell’equilibrio di in-
telletto, volontà e affetto.

Nel rapportarsi con le altre spiritualità, quella liturgica gode di una 
posizione del tutto speciale nel vissuto ecclesiale. «La Chiesa come ha la 
sua preghiera ufficiale che è preghiera a suo titolo speciale, pur ammet-
tendo e raccomandando altre forme di preghiera, così anche ha la sua 
spiritualità ufficiale, che è la sua spiritualità a titolo speciale, determina-
ta appunto da quella preghiera ufficiale, pur ammettendo e raccoman-
dando altre forme di spiritualità».17 Si nota qui lo sviluppo del pensiero 
di Beauduin riguardo alla spiritualità liturgica come la spiritualità della 
Chiesa, ora arricchita dall’aggettivo ufficiale.

Quasi in concomitanza, nel 1958 esce in Italia Liturgia e spiritualità 
di G. M. Brasó, già pubblicato in lingua spagnola due anni prima.18 Per 
l’autore, «la Chiesa come tale ha la sua spiritualità, la quale non è una 
spiritualità qualunque, e neppure la migliore di tutte, ma semplicemen-

17  Ibidem, 639.
18  G.M. Brasó, Liturgia y espiritualidad, Abadia de Montserrat, Montserrat 1956. Rico-
noscendo la spiritualità come «il modo particolare di concepire e di realizzare l’ide-
ale di vita cristiana» (ibidem, 11), Brasó afferma che possono esistere tante spiritualità 
quanti sono i cristiani. Però questi, sovente, si riconoscono in modalità e ideali comuni 
che vanno a formare correnti spirituali. A volte, queste correnti possono portare alla 
creazione di un sistema di spiritualità, quando, cioè, i metodi, gli strumenti e le conce-
zioni spirituali sono formalizzate e riconosciute da un gruppo di credenti e permesse 
dalla Chiesa. Tuttavia, a ben vedere, queste forme di spiritualità, sia più formalizzate 
che meno, sono incomplete e, a volte, addirittura estreme, perché formatesi in reazio-
ne a un qualche bisogno particolare legato al tempo. In ogni caso, nessuna di queste 
è necessaria, perché solo il Vangelo è necessario (ibidem, 14-16). Secondo il nostro 
autore, ogni spiritualità ha tre elementi portanti. I primi sono gli elementi dottrinali 
che si identificano in quattro aggettivi: teocentrico, cristocentrico, ecclesiastico, sa-
cramentale. In secondo luogo, ogni spiritualità possiede dei mezzi morali che sono: 
i precetti che ruotano intorno al cardine del comando della carità, le virtù, i consigli 
evangelici, la penitenza e la preghiera. Questi due primi elementi sono comuni a tutte 
le spiritualità perché sono patrimonio della Chiesa, e fanno sì che esse si possano dire 
cattoliche. Il terzo elemento sono gli accidenti, «cioè le forme concrete sotto le quali si 
possono mettere in pratica tutti questi mezzi morali di perfezione e si possono attuare 
quelle note dottrinali» (ibidem, 17). Questi permettono di distinguere una spiritualità 
da un’altra, ma di fatto sono di secondaria importanza.



588 589Tommaso Catellani

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

te la spiritualità della Chiesa».19 Questa è da identificarsi con la spiri-
tualità liturgica. La sua peculiarità è quella di «unificare tutta l’attività 
spirituale dell’individuo, conformandola e incorporandola all’azione 
cultuale della Chiesa stessa».20 Di questa spiritualità vengono indicate 
le caratteristiche che abbiamo già evidenziato negli autori precedenti, 
come la sua oggettività e il suo incentrarsi sul Mistero di Cristo celebra-
to e vissuto.

Risulta indicativa la concezione storica della spiritualità liturgica 
di questo autore in quanto esemplare della visione storica propria del 
Movimento liturgico. Di fatto, Brasó offre una sintesi rappresentativa 
di un orientamento alquanto diffuso tra i liturgisti dell’epoca. L’autore 
divide i quasi duemila anni di storia della Chiesa in quattro periodi:21 
1) all’inizio della vita della Chiesa, si va formando subito la spiritualità 
liturgica, cioè una profonda unità tra il culto celebrato dai cristiani e 
la loro vita pratica, che trova nella liturgia la sua linfa vitale e morale. 
Questo periodo ha il suo culmine in san Gregorio Magno. 2) In un 
secondo periodo, la liturgia continua a progredire verso una bellezza e 
una perfezione esteriore che, però, cominciano a distaccarsi dall’ inte-
riorità del cristiano. Inizia, dunque, un periodo di decadenza della pietà 
interiore. Il culmine di questo periodo si raggiunge nel XII e XIII seco-
lo. 3) Specialmente durante il Rinascimento, si assiste ad una profonda 
decadenza della liturgia e della pietà privata, ormai divise in due realtà 
nettamente distinte. La prima risponde alle esigenze d’obbligo imposte 
dalla gerarchia e si identifica in un culto esteriore. La seconda, invece, 
ha bisogno di trovare molte altre modalità di espressione, fino ad arriva-
re alla Devotio moderna, di impostazione intimistica e individuale. 4) Nel 
XIX e specialmente nel XX secolo si assiste a una rinascita della liturgia 
a opera dei grandi monasteri (soprattutto benedettini) e, di conseguen-
za, anche della spiritualità liturgica.

19  G.M. Brasó, Liturgia e spiritualità, Edizioni Liturgiche, Roma 1958, 21.
20  Ibidem, 24.
21  Cfr. ibidem, 43-74.



588 589spiritualità liturgica: storia di un termine

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

Dopo Brasò e dopo il Concilio, R. Falsini piuttosto che di spirituali-
tà, torna a parlare di pietà liturgica distinguendola dalla pietà privata.22 
Queste si distinguono non sulla base dell’oggettività e della soggettività, 
poiché questi «due aspetti sono essenziali e perciò è inesatto parlare di 
pietà soggettiva e di pietà oggettiva, come è avvenuto in passato».23 L’au-
tore propone altri tre criteri: teologico, giuridico e di efficacia. Per quanto 
riguarda il primo, afferma che la «liturgia è la pietà della Chiesa, in senso 
proprio e vero, a titolo del tutto speciale», mentre la pietà privata è «del 
singolo in quanto agisce come membro della Chiesa».24 Il secondo crite-
rio evidenzia che la liturgia è determinata dalla giurisdizione ecclesiale, 
in particolare dalla sede vaticana. La pietà privata, invece, non è deter-
minata dalla Chiesa. Anche quando la Chiesa si muove per normarla o 
promuoverla, non lo fa con la stessa solennità con cui si muove rispetto 
alla liturgia. Il terzo criterio richiama la distinzione di efficacia di Pio XII: 
ex opere operato ed ex opere operantis.

Del suo testo, sottolineiamo un altro dato interessante riguardo allo 
studio della storia del rapporto tra le due pietà:

La distinzione tra pietà liturgica e pietà privata nei primi secoli della Chiesa, anzi 
per tutto il primo millennio, non esisteva. Però sarebbe in errore chi pensasse che 
i primi cristiani non conoscessero altra forma di preghiera che quella liturgica. 
[…] I cristiani d’altra parte non hanno mai, proprio seguendo il Vangelo, esauri-
to la loro vita di pietà nella partecipazione alle assemblee liturgiche.25

Falsini, rispetto ad altri autori anteriori e contemporanei, propone una via 
mediana. Egli cerca di spostare il rapporto sulla sola dimensione cultuale, 
tralasciando il complicato panorama spirituale dell’epoca, che era meno 
definito rispetto a oggi. Non si incammina nemmeno per la via dell’og-
gettività o della soggettività, pur non tralasciandola del tutto, perché se ne 
riscontrano delle contaminazioni nei suoi tre criteri, che risultano comun-
que essere innovativi rispetto alle altre proposte del tempo. Ad ogni modo, 
rispetto ad altre proposte – come, ad esempio, quelle di Vagaggini o di 
Neunheuser che ora analizzeremo – la sua proposta rimane marginale.

22  Con il termine pietà Falsini intende l’insieme degli atti esterni che spingono l’uomo 
al rapporto con Dio.
23  R. Falsini, Liturgia e pietà privata, «Rivista liturgica» 53 (1966/1) 79-98: 80.
24  Ibidem, 81.
25  Ibidem, 83.



590 591Tommaso Catellani

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

3. La spiritualità liturgica come disciplina teologica

Tra il 1970 e il 1975, nell’insegnamento all’Istituto di spiritualità della Pon-
tificia Università Gregoriana e all’Istituto di liturgia pastorale di Padova, B. 
G. Neunheuser ha utilizzato la seguente definizione di spiritualità liturgica:

Spiritualità liturgica è l’atteggiamento del cristiano che fonda la sua vita – tutta 
la sua vita umana consapevolmente vissuta – sull’esercizio della liturgia, in modo 
che questa diventi «culmen et fons» di tutta la sua azione (cfr. SC 10), affinché, 
in definitiva, «mysterium paschale vivendo exprimatur». Possiamo descriverla 
all’incirca così: «La spiritualità liturgica è l’esercizio (per quanto possibile) per-
fetto della vita cristiana con il quale l’uomo, rigenerato nel battesimo, pieno del-
lo Spirito Santo ricevuto nella confermazione, partecipando alla celebrazione 
dell’eucaristia, impronta tutta la sua vita di questi tre sacramenti, allo scopo di 
crescere, nel quadro delle celebrazione ricorrenti nell’anno liturgico, di una pre-
ghiera continua – concretamente: la preghiera o liturgia delle ore – e delle attività 
della vita quotidiana, nella santificazione mediante la conformazione a Cristo 
crocifisso e risorto, nella speranza dell’ultimo compimento escatologico, a lode 
della gloria di Dio».26

Rispetto alle definizioni precedenti, si nota uno spostamento di accenti. 
L’autore non è più preoccupato di dover dimostrare che la liturgia è fon-
te della spiritualità. Questo assunto è ormai riconosciuto dai più come 
«un patrimonio originario della tradizione e addirittura un’evidenza».27 
Piuttosto, pone l’attenzione sulla partecipazione e, ancora di più, sul 
vivere il mistero pasquale di Cristo. Questo spostamento è certamente 
dovuto agli influssi che l’autore riceve da Odo Casel e dalla Costituzio-
ne conciliare Sacrosanctum Concilium.

A partire dalla definizione conciliare della liturgia come fonte e cul-
mine dell’azione della Chiesa, Neunheuser descrive la spiritualità litur-
gica come quella spiritualità che ha nella liturgia la sua fonte e il suo 
vertice. Notiamo che questo è inteso dall’autore in modo particolare dal 
punto di vista della partecipazione alla liturgia. Il cristiano che vive la 
spiritualità liturgica si impegna in una partecipazione assidua e signifi-
cativa ai misteri celebrati nella liturgia.28

26  B. Neunheuser, A.M. Triacca, Spiritualità liturgica, in D. Sartore, A.M. Triacca, 
C. Cibien (a cura di), Liturgia, San Paolo, Cinisello Balsamo 2001, 1915-1936: 1915.
27  Ibidem.
28  Cfr. ibidem, 1928: «Di qui deve scaturire tutta una vita, ordinata secondo il ritmo 
delle celebrazioni liturgiche annuali, affinché il mistero pasquale si realizzi e venga 



590 591spiritualità liturgica: storia di un termine

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

L’autore non tratta direttamente il rapporto tra la spiritualità litur-
gica e altre spiritualità. Non afferma che si tratti della spiritualità ufficia-
le della Chiesa. Dalla trattazione, però, ci sembra di intendere che per 
l’autore questa particolare spiritualità lasci il posto ad altre spiritualità 
che possono vivere in modo differente l’esperienza liturgica.

Tra la fine degli anni ’60 e negli anni ’70, S. Marsili ha insegnato 
presso il Pontificio Istituto di Liturgia di Sant’Anselmo un corso intitola-
to Spiritualità liturgica. Le sue dispense confluirono poi nel volume I segni 
del mistero di Cristo, pubblicato post mortem nel 1987.29

Nel testo, liturgia e spiritualità liturgica sono in un certo modo so-
vrapponibili. Questo è possibile a partire dal principio affermante che 
«la liturgia è il modo, fondamentalmente stabilito da Cristo stesso e co-
munque dipendente dalla rivelazione, col quale si trasmette agli uomini 
la vita di Cristo e, con la vita, lo Spirito, secondo una particolare pro-
spettiva data dalla liturgia stessa e dalle forme (segni sacri) con le quali 

espresso in maniera viva nella nostra vita (“ut mysterium paschale vivendo exprima-
tur”), cioè nella celebrazione viva di tutte le azioni liturgiche da eseguirsi via via e in 
una corrispondente vita cristiana; il tutto in una genuina corrispondenza tra azione 
simbolica esteriore e atteggiamento spirituale interiore (“ut mens nostra concordet 
voci nostrae”). In questo senso possiamo descrivere circa così l’essenza della spiritua-
lità liturgica: essa è quell’atteggiamento complessivo dell’uomo spirituale con il quale 
egli costruisce, nella fede, tutta la propria vita, umana e spirituale, sulla celebrazione 
dei misteri di Cristo, nella partecipazione attiva alla liturgia della chiesa. […] La spiri-
tualità liturgica, pertanto, pone accentuatamente al primo posto la celebrazione della 
liturgia stessa; qui, e non (normalmente) altrove – per esempio nella meditazione pia 
e silenziosa fatta dopo la liturgia (per quanto tale meditazione, collocata al suo posto 
giusto, sia senz’altro importante) – noi veniamo inseriti nel mistero di Cristo, nell’a-
zione salvifica di lui in tutta la sua estensione e profondità, qui troviamo il Signore 
nella realtà suprema della sua presenza, anche se questa rimane nascosta sotto il velo 
dei segni, nella fede. L’azione sacra celebrata in modo genuino, naturalmente, deve 
prolungarsi in tutta una vita cristiana, la quale attinge il proprio orientamento decisivo 
appunto dall’azione liturgica».
29  Abbiamo notizia di almeno tre edizioni delle dispense di Marsili del suo corso di Spi-
ritualità liturgica, nel 1968, nel 1970 e nel 1972. Il curatore de I segni del mistero di Cristo, 
Michele Alberta, afferma di aver utilizzato le dispense del 1970: S. Marsili, Spiritualità 
liturgica: appunti e note, Athenaeum Sancti Anselmi de Urbe, Roma 1970. Per approfon-
dire ulteriormente: G. Piccinno, La spiritualità liturgica negli scritti dell’abate Salvatore Mar-
sili O.S.B. Saggio di teologia sulla vita spirituale liturgica, Pontificio Ateneo Sant’Anselmo, 
Napoli 2000; F. Calle, Liturgia y espiritualidad en Salvatore Marsili, Pontificio Istituto di 
Spiritualità Teresianum, Roma 2002.



592 593Tommaso Catellani

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

essa si esprime».30 La liturgia è dunque una «forma di spiritualità», ma 
non deve essere intesa come una scuola di spiritualità tra le altre.

La Chiesa ammette ogni forma di spiritualità che in qualche modo si ispira 
alla rivelazione; ma nessuna di queste forme è propria o dichiarata propria 
dalla Chiesa. Essa riconosce come «sua» spiritualità quella liturgica, in quan-
to è quella ricevuta da Cristo e dagli Apostoli non per via di dichiarazione, 
ma per via di fatto.31

Per Marsili, la spiritualità liturgica è indispensabile alla Chiesa e a ogni 
forma di spiritualità. Essa è il «fondamento della spiritualità cristiana», 
e il suo «fatto preliminare» determinato dalla liturgia battesimale senza 
la quale, non può esserci neanche il cristianesimo stesso.32

Le due caratteristiche fondamentali della spiritualità liturgica sono 
la sua universalità, cioè l’essere «valida per tutti, in ogni tempo e in 
ogni spazio», e l’essere «espressione di un dato oggettivo rivelato».33 La 
spiritualità liturgica inoltre è cristocentrica, pasquale, biblica, sacra-
mentale e ciclica.

È evidente l’ostilità di Marsili verso le altre scuole di spiritualità, 
velatamente accusate di essere un surrogato della liturgia.34 Allo stesso 

30  S. Marsili, I segni del mistero di Cristo. Teologia liturgica dei sacramenti, CLV-Edizioni 
Liturgiche, Roma 1987, 505.
31  Ibidem, 505-506.
32  Ibidem, 507.
33  Ibidem, 509: «Le scuole di spiritualità sono particolari visioni del Vangelo, fondate 
su un particolare psicologico, sia interiore che ambientale e culturale, e che quindi 
corrisponde a situazioni particolari. Così, mentre le scuole di spiritualità tendono a 
racchiudere in un determinato clima psicologico il fatto ossia la realtà del Vangelo, 
la spiritualità liturgica tende a ricondurre tutte le differenze psicologiche e storiche 
all’unica realtà della redenzione di Cristo, il quale è venuto proprio perché gli uomini 
potessero superare il tempo e lo spazio, le razze e le culture, e ritrovarsi nell’unità di 
Cristo, Capo, principio ricapitolatore, che ha distrutto ogni divisione e ha portato tutti 
all’unità».
34  Ibidem, 506: «Sul piano di riflessione storica, abbiamo visto che le cosiddette “scuole 
di spiritualità”, nel senso moderno della parola, nascono sul finire del Medioevo, cioè 
al momento nel quale la liturgia, non essendo più una forza viva, non riusciva a dare 
elementi di vita spirituale. Furono soprattutto le correnti teologiche, a sfondo intellet-
tualistico (tomismo) o volontaristico (agostinismo-scotismo), quelle che diedero il con-
tenuto teologico alle scuole di spiritualità. Ma è noto che quelle correnti teologiche, nel 
considerare le stesse realtà liturgiche, non le videro mai inserite profondamente nella 



592 593spiritualità liturgica: storia di un termine

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

modo, è accesa la polemica verso le devozioni e la pietà popolare. Que-
ste «sono sostituzioni, non abolizioni, della liturgia. […] Non si possono 
tenere in maniera esclusiva appunto perché non sono la liturgia».35

Nel 1977, O. M. Lang ha presentato una dispensa dal titolo Spiri-
tualità liturgica ad uso degli studenti dell’Anselmianum. In questo testo, la 
spiritualità liturgica, intesa come «la spiritualità “classica” della Chie-
sa»,36 è definita come

la realizzazione autentica della vita cristiana (di una via quindi, che è in Cristo), 
fondata sui sacramenti dell’iniziazione cristiana, attualizzata nelle azioni sacre 
della liturgia della chiesa, anzitutto nella partecipazione attiva, conscia e frut-
tuosa alla santa Eucaristia, e avanzante e crescente nella testimonianza da dare 
in e davanti al mondo profano, e di nuovo raccogliendosi e compiendosi negli 
atti liturgici nella speranza della ultima realizzazione escatologica.37

Essa «è il fondamento per tutte le forme di spiritualità cristiana»,38 «è 
e dev’essere una totalità che esiste nel rapporto reciproco fra gli atti 
fondamentali e la loro estensione nella vita cristiana».39

È interessante notare che, secondo Lang, la spiritualità liturgica ri-
guarda l’interezza della vita, per cui essa è definita come la vita cristiana 
autentica. Questo modo di concepire la spiritualità liturgica deriva dalla 
sua concezione di spiritualità intesa come «la totalità della nostra vita 
umano-cristiana sotto la guida dello Spirito di Dio, dello Spirito Santo, 
con l’integrazione dell’uomo nella sfera del sovrannaturale».40

vita spirituale della Chiesa, ma solo come oggetto di speculazione, nella quale l’ogget-
to era teologico, ma il metodo consisteva nell’inserirlo nelle categorie filosofiche. Così 
avvenne che la liturgia, che forma per antonomasia “la tradizione” della Chiesa, la sua 
“didascalia” per eccellenza, fu assorbita e cristallizzata nella speculazione teologica e 
non fu più in maniera diretta fonte di vita spirituale».
35  Ibidem, 508.
36  O. Lang, Spiritualità liturgica. Questioni e problemi scelti di spiritualità liturgica. Manoscritto 
ad uso privato degli studenti, Pontificio Istituto Liturgico Anselmiano, Einsiedeln 1977, 49.
37  Ibidem, 54. Come abbiamo visto già in altri, la spiritualità liturgica in Lang ha queste 
caratteristiche: trinitaria, teocentrica, cristocentrica, pneumatica, ecclesiale, comuni-
taria, personale, oggettiva, sacramentale, verbale, simbolica, eucaristica, totale, esca-
tologica (cfr. ibidem, 54-59).
38  Ibidem, 61-62.
39  Ibidem, 98.
40  Ibidem, 47.



594 595Tommaso Catellani

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

Nel 1980, al Congresso nazionale dell’Associazione Italiana di Spi-
ritualità, A. M. Triacca tiene una comunicazione sull’epistemologia 
della spiritualità liturgica. Dall’articolo pubblicato si deduce piuttosto 
nitidamente lo status quaestionis riguardo al nostro termine.41 Tre ele-
menti vogliamo sottolineare: 1) la questione della spiritualità liturgica 
è tutt’altro che unificata e chiarificata. Ci sono diversità di approcci, 
di tendenze e usi. Lo stesso Triacca, nel suo studio, cerca di comporre 
alcune linee di riflessione senza voler esaurire un tema che, allora, era 
ancora molto acceso. 2) Nella diversità di impostazioni sul tema, ci sono 
riflessioni che Triacca definisce, diplomaticamente, inadeguate. L’au-
tore mette in luce alcune modalità di intendere la spiritualità liturgica 
che hanno una natura, possiamo dire, alquanto divisiva e polemica.42 
3) Oltre a verificare l’epistemologia del termine “spiritualità liturgica” 
come vissuto cristiano, Triacca rileva l’esistenza di una spiritualità litur-
gica come disciplina scientifica. Oltre a lui, se ne occupano i già citati 
Neunheuser e Marsili, a cui si aggiunge Castellano Cervera. L’autore 
non si addentra nel definire l’epistemologia di questa disciplina. Annota 
semplicemente che anche questo lavoro dovrebbe essere fatto, segno che 
ancora non esiste una chiarezza epistemologica riguardo ad essa.

Per quanto riguarda la realtà della spiritualità liturgica, Triacca 
pone tre domande a cui cerca di rispondere: An sit? Quid sit? Quomodo 
sit? In primo luogo, si chiede se la spiritualità liturgica sia una realtà 
esistente oppure o se sia stata inventata a tavolino. La risposta, alquanto 
lapidaria, evidenzia che è dato per assodato che la spiritualità cristiana 
abbia una dimensione liturgica.

In secondo luogo, si interroga riguardo alla sua natura. Essa è es-
senzialmente sacramentale.

Si può quindi asserire che il «quid» della spiritualità liturgica è da ricercarsi 
nell’essere battezzati in Cristo, in virtù dello Spirito Santo, e nutriti dal Corpo 

41  Cfr. A.M. Triacca, Rilievi critici in vista di una «epistemologia» della «spiritualità liturgica», 
in B. Calati, B. Secondin, T.P. Zecca, Spiritualità: fisionomia e compiti, LAS, Roma 1981, 
115-128.
42  Triacca raggruppa queste in tre sezioni: a) la tendenza ad utilizzare la spirituali-
tà liturgica per sopprimere altre forme di spiritualità; b) la tendenza ad intendere la 
spiritualità liturgica come mero mezzo spirituale tra tanti altri mezzi spirituali; c) la 
tendenza a strumentalizzare la spiritualità liturgica al fine di elevare di grado una 
determinata forma di spiritualità rispetto le altre meno liturgiche (cfr. ibidem, 118-119).



594 595spiritualità liturgica: storia di un termine

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

e dal sangue del medesimo Cristo. Queste verità e realtà, rinnovate periodi-
camente, devono essere vissute in una crescita fino all’età matura in Cristo, 
in forza dello Spirito e mediante gli altri sacramenti che s’accompagnano al 
vivere cristiano. In altri termini la spiritualità liturgica è l’esercizio autentico 
della vita cristiana come vita in Cristo sommo ed eterno sacerdote, in forza 
dello Spirito.43

Più avanti, l’autore evidenzia la forte dipendenza della definizione di 
spiritualità liturgica da quella di liturgia. Di quest’ultima evidenza che 
«di per sé l’azione sacra per eccellenza, cioè la celebrazione liturgica 
non esaurisce la realtà “liturgica” che è più estesa della realtà “celebra-
zione”».44 Quindi:

Si potrebbe dire che la definizione di liturgia porterebbe ad asserire che la 
liturgia è la spiritualità della Chiesa, indispensabile alla Chiesa. Al caso estre-
mo le definizioni di liturgia e di spiritualità liturgica risultano sovrapponibili, 
interscambiabili. Ciò non deve far meraviglia: si tratta della vita e della vitalità 
del popolo di Dio.45

Troviamo qui espressa in modo esplicito una conclusione a cui in al-
tri autori si arriva in modo implicito. È comunque da tenere presente 
che per Triacca, la liturgia non si riduce all’azione celebrativa, ma si 
allarga fino a diventare una dimensione della vita cristiana, cioè come 
partecipazione al Mistero di Cristo. Il tema è ripreso e riconfermato 
dall’autore due anni più tardi, in occasione della  39° Settimana di Studi 
Liturgici a Parigi.

In altre parole, la storia, maestra di tutti i tempi, ci insegna che la spiritualità 
della Chiesa di ieri e di oggi non può avere le seguenti etichette: basiliana, 
benedettina, domenicana, francescana, ignaziana, della “Devotio moderna”, 
salesiana, orientale o occidentale, ecc. ma solo quella che è propria della vitali-
tà della Chiesa, cioè la spiritualità liturgico-sacramentale a cui le altre denomi-
nazioni particolari devono loro esistenza e il loro significato.46

43  Ibidem, 123.
44  Ibidem, 125.
45  Ibidem.
46  A.M. Triacca, La spiritualité liturgique est-elle possible? De la méthode à la vie, in A.M. 
Triacca, A. Pistoia (eds.), Liturgie, spiritualité, cultures, Conférences Saint-Serge, XXIXe 
semaine d’études liturgiques, Paris, 29 juin – 2 juillet 1982, CLV-Edizioni Liturgiche, 
Roma 1983, 317-339: 322 (traduzione propria). Cfr. anche A.M. Triacca, Dal rinno-
vamento alla spiritualità liturgica, in Figlie della Chiesa (ed.), Liturgia: ieri – oggi – sempre, 
Atti del Convegno liturgico regionale ligure, 30 settembre – 1-2 ottobre 1991, nel 



596 597Tommaso Catellani

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

Citato da Triacca, J. Castellano Cervera nel 1985 in Liturgia e vita spiritua-
le, questioni scelte raccoglie ad uso degli studenti il suo insegnamento presso 
il Teresianum. Sarà poi pubblicato in spagnolo diversi anni più tardi.47

Confermando quanto affermato da Triacca, Castellano Cervera 
vede la spiritualità liturgica come una disciplina teologica. Essa fa parte 
della disciplina liturgica, come ne fanno parte la teologia liturgica, la 
storia liturgica e la pastorale liturgica. Suo compito specifico è presen-
tare «la visione della liturgia come mistero da celebrare e da vivere nel 
processo della vita cristiana a livello individuale, comunitario, sociale. 
Essa, quindi, suppone ed integra i dati della teologia liturgica, della sto-
ria e della pastorale, ma vuole aggiungere anche il suo contributo senza 
il quale non riuscirebbe la liturgia a raggiungere il suo scopo».48 A ben 
vedere, però, la spiritualità liturgica appartiene anche alla teologia spi-
rituale.

Offre infatti la chiave per capire quali siano i fondamenti oggettivi, misterici, 
della vita cristiana anche nei suoi vertici, propone i momenti celebrativi cul-
minanti della vita cristiana a livello personale e comunitario, presenta il luogo 
dove la rivelazione biblica e la riflessione teologica sui misteri diventa “mistago-
gia”, comunicazione ed esperienza dei misteri; ed inoltre sviluppa la sensibilità 
propria della teologia spirituale di portare questa esperienza liturgica ad una 
continuità nella vita, ad un approfondimento nell’esperienza, ad una matura-
zione e crescita che va di pari passo con il processo della vita cristiana.49

Più avanti, specifica che questa disciplina non presenta una nuova spiri-
tualità o una nuova scuola di spiritualità. Piuttosto, essa vuole «esporre 
semplicemente come la vita cristiana si nutre, matura, si esprime e si rea-
lizza pienamente attraverso la Liturgia della Chiesa. Perciò, parlare di spi-

50° anniversario del “Dies Natalis” di Mons. Giacomo Moglia, Apostolato Liturgico, 
Genova 1992, 57-86.
47  J. Castellano Cervera, Liturgia y vida espiritual. Teología, celebración, experiencia, Centre 
de Pastoral Litúrgica, Barcellona 2006. Cfr. anche J. Castellano Cervera, Celebración 
litúrgica y existencia cristiana, «Revista de espiritualidad» 38 (1979) 49-69. Il pensiero 
dell’autore è contenuto per ampi tratti anche nel suo contributo per il manuale del 
Pontifico Istituto Liturgico Anselmianum: J. Castellano Cervera, Liturgia e spiritualità, 
in Pontificio Istituto Liturgico (a cura di), Scientia liturgica. Manuale di liturgica, II. 
Liturgia fondamentale, Piemme, Genova 1998, 63-82.
48  J. Castellano Cervera, Liturgia e vita spirituale. Questioni scelte, Pontificia Facoltà Teo-
logica Teresianum, Roma 1985, 2.
49  Ibidem.



596 597spiritualità liturgica: storia di un termine

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

ritualità liturgica è riferirsi alla spiritualità della Chiesa, al modo ordinario 
e sublime di portare a compimento il disegno salvifico di Dio Padre su 
ciascuno di noi, in Cristo e nella Chiesa, attraverso le azioni liturgiche».50

Questa disciplina ha una sua metodologia divisa in due passi: vivere 
la liturgia e un avvio teorico. Per il primo passo si tratta di conoscere il 
senso biblico e teologico dell’azione liturgica e viverla in pienezza di vita 
teologale, per poi portare la grazia della liturgia nell’esistenza concreta, 
personale, comunitaria e sociale. Il secondo passo, invece, affronta il tema 
teorico del rapporto tra liturgia e spiritualità. In esso vengono studiati i 
grandi principi teologici della liturgia in chiave esistenziale e i temi più 
importanti della vita spirituale in dimensione liturgica, in particolare la 
preghiera, l’ascesi, la mistica, la testimonianza e l’impegno. Si desume, 
dunque, che la spiritualità liturgica più che una disciplina è una realtà for-
mante che passa attraverso la celebrazione liturgica e lo studio di questa 
in correlazione con la spiritualità.

In sintesi, per l’autore «il cuore della teologia e della spiritualità litur-
gica è il mistero di Cristo reso attuale, commemorato, comunicato; miste-
ro che è insieme la presenza e l’azione salvifica di Cristo nella sua potenza 
di Kyrios glorioso e nella sua qualità di Pontefice».51

4. Quiescenza e recupero della spiritualità liturgica

Verso la fine del millennio, la riflessione sulla spiritualità liturgica sembra 
essersi indebolita o affievolita. M. Augé, pubblicando una monografia sul-
la spiritualità liturgica, tenta di rinvigorire il dibattito e l’approfondimen-
to. Il cammino iniziato dal Concilio non è ancora compiuto. Il libro vuo-
le «approfondire i principi informatori di una spiritualità liturgicamente 
fondata» cioè di una «spiritualità liturgica».52 Secondo Augé, si può «par-
lare non solo di spiritualità e liturgia, ma anche di spiritualità liturgica, in-
tendendo con ciò non una scuola di spiritualità tra le altre ma piuttosto la 
“spiritualità (propria) della Chiesa” o la “spiritualità cristiana”».53

50  Ibidem, 10.
51  Ibidem, 69.
52  M. Augé, Spiritualità liturgica. Offrite i vostri corpi come sacrificio vivente santo e gradito a Dio, 
San Paolo, Albano Laziale 1998, 6.
53  Ibidem, 82.



598 599Tommaso Catellani

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

Essa è anzitutto una spiritualità oggettiva, in contrapposizione alla 
spiritualità soggettiva.54 Ciò non significa che nella spiritualità liturgica 
sia assente la dimensione soggettiva, così come non è assente la dimen-
sione oggettiva nelle spiritualità soggettive. In particolare, la spiritualità 
liturgica vuole che le realtà del Mistero di Cristo presentate nel culto 
siano assunte e soggettivate dal cristiano. Il dato oggettivo diventa espe-
rienza soggettiva. La spiritualità liturgica è intesa come la spiritualità 
della Chiesa.55

Sostanzialmente assimilabile all’impostazione di Augé è quella di 
G. Novella, che in un articolo del 1997 definisce la spiritualità liturgica 
come «l’esercizio autentico della vita cristiana come vita in Cristo, che 
ha la sua radice, il suo alimento e culmine nella liturgia della chiesa».56

A quarant’anni dall’emanazione della Sacrosanctum Concilium, nel 
2003, Giovanni Paolo II scrive Spiritus et sponsa. Questo documento con-
tiene l’unica significativa menzione del termine “spiritualità liturgica”. 
Oltre a lui, solo Paolo VI ha utilizzato questo termine, in modo meno 
preciso, durante un discorso incoraggiando alla «genuina spiritualità 
liturgica ed eucaristica».57 È chiaro che qui papa Montini non aveva in 
mente di determinare cosa fosse tale realtà, ma voleva promuovere la 
partecipazione del popolo alla liturgia in modo propositivo e devoto. 
Più significativa è la citazione di Giovanni Paolo II che invita a sviluppa-

54  Cfr. ibidem, 82-83.
55  Ibidem, 87: «Una tale spiritualità non può non essere eminentemente ecclesiale, anzi 
essa non è solo spiritualità ecclesiale per eccellenza, ma la spiritualità (propria) della 
Chiesa. Le diverse forme di vita spirituale o scuole di spiritualità sono riconosciute dal-
la Chiesa, e quindi legittime, in quanto si ispirano all’unica rivelazione divina. Ebbene, 
la liturgia ci si presenta come vera “tradizione”, ossia trasmissione del mistero salvifico 
di Cristo attraverso il rito sacramentale. La spiritualità liturgica è quindi la spiritualità 
della Chiesa, perché è la spiritualità di coloro che nella Chiesa vivono intensamente la 
vita cristiana da essa ricevuta al fonte battesimale e nutrita e sviluppata nella parteci-
pazione alle altre azioni sacramentali. La santificazione avviene certamente secondo 
un processo individuale e si realizza quindi nell’individuo; ma essa non sarebbe una 
realtà specificatamente cristiana se non avvenisse nella Chiesa e per la Chiesa».
56  G. Novella, Integrazione tra liturgia e spiritualità: problemi e proposte, «Credere Oggi» 98 
(1997/2) 70-80: 75.
57  Paolo VI, Discorso alle rappresentanti dell’«Opera impiegate» (20 marzo 1965), in Inse-
gnamenti di Paolo VI, III (1965), Tipografia Poliglotta Vaticana, Città del Vaticano 
1966, 885.



598 599spiritualità liturgica: storia di un termine

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

re «una “spiritualità liturgica”, che faccia prendere coscienza di Cristo 
come primo “liturgo”, che non cessa di agire nella Chiesa e nel mondo 
in forza del Mistero pasquale continuamente celebrato, e associa a sé la 
Chiesa, a lode del Padre, nell’unità dello Spirito Santo».58 Anche in que-
sto caso, è chiaro, che il papa non vuole identificare una realtà propria e 
particolare e neppure ne delinea le caratteristiche. Ad ogni modo, per il 
pontefice è chiaro lo scopo di questa spiritualità che è quello di ritrovare 
la consapevolezza della centralità di Cristo, che continua a operare il 
Mistero pasquale.

Pochi anni dopo, M. Paternoster riprende il tema della spiritua-
lità liturgica con una monografia. In più occasioni, l’autore si ritrova 
critico verso le scuole di spiritualità in generale e, in particolare, verso 
quella francescana e quella carmelitana. Con la prima, «la celebrazio-
ne liturgica inizia a perdere la sua tradizionale importanza come fonte 
di spiritualità». La seconda è “colpevole” di aver prodotto «il modello 
compiuto dell’irruzione dello psicologismo nel campo della spiritualità, in 
netta contrapposizione all’oggettivismo dell’esperienza monastico-litur-
gica».59 L’autore non nasconde una visione negativa anche nei confronti 
della vita devozionale, vista come una specie di sostituto della spirituali-
tà liturgica quando questa entra in crisi.60

Per Paternoster, la spiritualità liturgica è da intendere come
una concezione della vita cristiana fondata sulla celebrazione del mistero pa-
squale di Cristo e vissuta come un’esperienza di fede che induce a considerare 
tale celebrazione come il culmine verso cui tende l’azione pastorale della Chie-
sa e coma la fonte da cui promana la sua virtù. Perciò, alla luce della liturgia, 
la spiritualità cristiana si configura come un preciso impegno a esprimere nella 

58  Giovanni Paolo II, Lettera apostolica Spiritus et sponsa nel quarantesimo anniversario della 
costituzione Sacrosanctum Concilium sulla Sacra Liturgia (4 dicembre 2003), in Insegnamenti 
di Giovanni Paolo II, XXVI/2 (2003), LEV, Città del Vaticano 2005, n. 16.
59  M. Paternoster, Liturgia e Spiritualità cristiana, EDB, Bologna 2005, 33.
60  Cfr. ibidem, 74-75: «La frattura tra la vita spirituale e la pratica rituale, che ha ca-
ratterizzato soprattutto gli ultimi secoli della storia della Chiesa e che ha danneggiato 
ambedue queste realtà, non è dipesa né solo dal fatto che la liturgia non fu in grado di 
svolgere le sue funzioni di culmine e di fonte della spiritualità cristiana né solo dal fatto 
che l’atteggiamento dei credenti fosse contrario a riconoscere alla liturgia una simile 
prerogativa. È molto più ragionevole pensare che da una parte e dall’altra ci fossero 
delle controindicazioni dovute a una concezione ritualistica della liturgia e/o a una 
concezione devozionistica della spiritualità cristiana».



600 601Tommaso Catellani

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

vita di ogni giorno l’esperienza salvifica del mistero pasquale di Cristo: «Myste-
rium paschale vivendo exprimatur».61

Come si può notare, questa definizione non è molto diversa da al-
tre che abbiamo già esaminato, come quelle di Triacca o di Augé. 
L’autore, però, cerca di sottolineare soprattutto l’accento mistagogico 
di questa spiritualità:

Per rendere possibile la conoscenza mistica o spirituale del mistero pasquale di 
Cristo, prerogativa essenziale della liturgia cristiana, la celebrazione liturgica 
deve essere proposta e vissuta come un’esperienza mistagogica. […] In questa 
prospettiva, bisogna ricominciare a ripensare la spiritualità cristiana come 
un progetto di santità fondato sulla celebrazione sacramentale del mistero pa-
squale di Cristo che riassume quanto di meglio e di più profondo ci sia nelle 
catechesi mistagogiche dei padri della Chiesa. Come la parola di Dio cresce 
leggendola, perché induce nei lettori una conoscenza sempre più profonda 
del mistero di Dio, così le celebrazioni sacramentali, mediante i loro riti li-
turgici, sono in grado di assicurare un’esperienza veramente interiore di tale 
mistero. Se la spiritualità cristiana consiste nel determinare una profonda 
unione con Cristo, non c’è dubbio che ciò può realizzarsi compiutamente 
solo immergendosi nel mistero pasquale di Cristo come è assicurato da ogni 
celebrazione liturgica. Perciò, ogni progetto di vita cristiana può configurarsi 
come una vera esperienza spirituale solamente se si fonda sulla comprensione 
spirituale della parola di Dio e sulla celebrazione sacramentale del mistero pasquale di 
Cristo riproposto ai fedeli a livello concreto ed esistenziale dai riti liturgici 
della comunità cristiana.62

La particolarità del progetto proposto da Paternoster è il concepire la 
dimensione mistagogica come propriamente parte della liturgia. Cioè, 
la liturgia è mistagogica in quanto apre alla comprensione del Mistero 
di Cristo. È assente, invece, una mistagogia esterna alla liturgia, cioè 
una spiegazione dei misteri che si celebrano.

Nel 2008, A. Donghi utilizza in modo molto libero il termine 
“spiritualità liturgica”. Senza volerne definire il concetto, usa l’agget-
tivo liturgica come specificazione della spiritualità cristiana. Per l’au-
tore, infatti,

La spiritualità è per definizione il modo storico per apprendere e interio-
rizzare il messaggio evangelico trasmesso e testimoniato dalla Chiesa, che 
continua ad annunciare agli uomini la storia della salvezza. Segno e luogo del 

61  Ibidem, 14.
62  Ibidem, 59-61.



600 601spiritualità liturgica: storia di un termine

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

darsi di questa salvezza sono i sacramenti che rappresentano la realtà storica 
che il Signore si è scelto per salvare gli uomini.63

Inoltre,
La celebrazione liturgica rappresenta il luogo ideale per una vera esperienza 
spirituale, nella prospettiva del Vaticano II (cfr. SC 10), poiché vi attua sacra-
mentalmente, nella creatività dello Spirito Santo, la viva relazione tra Dio e 
l’uomo e tra l’uomo e l’uomo, perché ogni umana creatura possa maturare in 
verità secondo il progetto del Padre.64

In realtà, più che una spiritualità liturgica quella che viene tratteggiata 
da Donghi sembra una spiritualità sacramentale, in cui hanno grande 
importanza il battesimo e l’eucaristia. Non a caso, la spiritualità liturgi-
ca viene definita eucaristica ed ecclesiale.65

Anche per Donghi, la spiritualità liturgica è un valore da rimettere 
al centro del contesto ecclesiale attuale per combattere alcune derive in 
cui rischia di perdersi la spiritualità, come

il soggettivismo, il primato dell’io autosufficiente, la manipolazione collettiva, 
la perdita della libertà interiore, lo psicologismo, l’esasperata ricerca del benes-
sere, le fragilità psicologiche, la perdita del senso di appartenenza, le chiusure 
esistenziali, la paura di fronte alle responsabilità, la fuga dalla storia quotidia-
na, il rifiuto del fecondo rapporto con gli avvenimenti del quotidiano.66

Molto differente è l’approccio di M. Gallo che, nel 2021, pubblica un bre-
ve libro con intento divulgativo, ma non privo di fondamenti e proposte 
scientifiche notevoli. Di fatto, l’autore abbandona la dicitura “spiritualità 
liturgica”, ritenuta un tentativo di riavvicinare le due realtà che, seppur 
legittimo, «non risulta da solo risolutivo o sufficiente».67 Il testo cerca di 
andare oltre a molte concezioni che abbiamo ritrovato in altri autori.

Innanzitutto, sono da evidenziare quattro passaggi preliminari af-
finché la spiritualità e la liturgia possano avere un rapporto fruttuoso: 1) 
«Ogni esperienza spirituale ha un rapporto essenziale con il rito litur-

63  A. Donghi, Alla tua luce vediamo la luce. L’esperienza spirituale cristiana vive del mistero della 
celebrazione liturgica, LEV, Città del Vaticano 2008, 31.
64  Ibidem, 69.
65  Cfr. ibidem, 127-151.
66  Ibidem, 5.
67  M. Gallo, La danza di re Davide. Liturgia e spiritualità, Messaggero di Sant’Antonio, 
Padova 2021, 5.



602 603Tommaso Catellani

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

gico». 2) «Tanto più la riforma liturgica funziona, tanto più il rito sarà 
fonte» di spiritualità. 3) «Se la ritualità non sa essere fontale, la spiritua-
lità cerca altrove». 4) «Anche una liturgia ottimale non farebbe cessare 
altre mediazioni».68

Riguardo ad una certa distinzione di epoche di fioritura e deca-
denza della spiritualità liturgica – come, ad esempio, abbiamo eviden-
ziato in Brasó – Gallo afferma:

In un certo senso, quando chi fa ricerca ha cura di verificare la cosa, emerge 
che un certo legame in ogni esperienza spirituale significativa, a volte piuttosto 
lontano, con la celebrazione del mistero pasquale non ha mai del tutto smesso di 
esistere e di funzionare. L’interazione tra liturgia e vita spirituale è, cioè, molto 
più complessa di quanto appaia. Potremmo dire che non vi è un’età dell’oro della 
spiritualità liturgica a cui tornare, né un lungo inverno da abbandonare.69

In questo modo, l’autore può recuperare la dimensione liturgica come 
realtà propria della Chiesa e di ogni spiritualità. Seguendo Sacrosanctum 
Concilium, la liturgia è la fonte primaria e, in quanto tale, ha una pre-
minenza da vivere. Essa si esprime nell’essere scuola di preghiera e di 
vita cristiana, dono della grazia divina, invito a compiere il cammino 
di cristiani.

Anche Gallo riconosce nella liturgia una dimensione oggettiva. 
Questa, però, non è identificata primariamente con il Mistero di Cristo 
che si presenta nella liturgia, ma con il corpo che celebra. «Il corpo è 
il luogo dove avviene l’incontro, senza necessità di postulare un ambito 
invisibile, interiore, in cui tutto ciò che è autentico si compirebbe. Il 
corporeo coinvolto nella liturgia è personale/biografico, comunitario e 
mistico insieme, senza dualismi tra interiore ed esteriore».70

5. Uno sguardo al di fuori dell’Italia

Per concludere questa sezione e avere un quadro di riferimento più 
ampio, possiamo dare un rapido sguardo ad alcuni studi esteri recenti.

In primo luogo, prendiamo in considerazione il mondo spagnolo 
con lo studio di P. Farnés. Scrivendo alla fine del millennio, l’autore di-
mostra di avere uno sguardo complessivo sulla vicenda della spiritualità 

68  Ibidem, 26-27.
69  Ibidem, 29.
70  Ibidem, 34.



602 603spiritualità liturgica: storia di un termine

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

liturgica, che definisce una «categoria moderna»,71 mettendo in eviden-
za anche le criticità emerse durante gli anni di dibattito. Ad esempio, 
nella disamina storica si esprime in modo sfumato, ammettendo ampie 
zone grige nella storia della spiritualità e della liturgia che non è possi-
bile verificare fino in fondo.

Per quanto riguarda il nostro termine nello specifico, in un primo 
momento, domandandosi se «si possa parlare di una spiritualità liturgica 
differenziata dalla spiritualità semplicemente cristiana»72 arriva a dare 
una risposta affermativa, accogliendo la classica distinzione di Pio XII 
tra pietà oggettiva e pietà soggettiva. Ciò equivale al tentativo di egua-
gliare tale spiritualità ad altre spiritualità, come quella francescana o 
gesuita. Tuttavia, poco più avanti, afferma che la spiritualità liturgica «è 
alla base di tutte le spiritualità e si situa in un piano distinto; è uno stru-
mento o mezzo necessario a tutta la spiritualità cristiana, non uno dei 
metodi opzionali per vivere il messaggio spirituale di Gesù».73

In particolare,
Si può parlare di spiritualità liturgica come dell’insieme delle disposizioni in-
teriori con le quali il fedele che partecipa alle azioni liturgiche aderisce all’a-
zione divine perché questa fruttifichi – e fruttifichi abbondantemente – nella 
sua interiorità. Se questo è vero, la spiritualità liturgica ha come tre momenti: 
a) la celebrazione, b) la preparazione alla stessa e c) il ricordo o l’esperienza 
posteriore del mistero celebrato.74

Nella stessa linea, possiamo considerare il numero 323 di Phase, dedi-
cato alla spiritualità liturgica. Aprendo il fascicolo con il suo editoriale, 
J.A. Goñi parla della spiritualità liturgica come di spiritualità propria 
della Chiesa e aggiunge:

Possiamo dire che la liturgia è fonte di unità dentro la molteplicità delle spiri-
tualità della Chiesa. E parafrasando san Paolo, non dobbiamo dire che io sono 

71  P. Farnés, Espiritualidad litúrgica, «Scripta Theologica» 29 (1997/1) 75-108: 77. Tra-
duzione propria.
72  Ibidem, 91.
73  Ibidem, 93.
74  Ibidem, 98.



604 605Tommaso Catellani

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

di san Benedetto, io sono di san Francesco, io sono di sant’Ignazio… ma io 
sono della liturgia, che attualizza il mistero pasquale di Cristo.75

Anche se non ne fa esplicito riferimento, si nota l’influenza della defini-
zione di Neunheuser nell’articolo di M. A. Haller, uno dei più recenti 
sul tema:

Spiritualità liturgica significa “vita nello Spirito”. Non indica primariamente lo 
sforzo dell’uomo, ma piuttosto la vita divina che ci è comunicata attraverso la litur-
gia – come affermava San Paolo VI. La risposta del credente è sempre un’a-
zione seconda in relazione a un Dio che ci “primerea” – applicando il neologi-
smo di Papa Francesco – e che, concretamente, ci “primerea” nel sacramento 
fondativo dell’esistenza cristiana, vale a dire il Battesimo, per renderci figli nel 
Figlio e poi continua a “primerearci” attraverso tutta la vita sacramentale.76

In ambito anglofono, J.A. Zimmerman propone un utilizzo più libero 
del termine, anche se il punto di arrivo è simile a quelli già incontrati. 
Ormai alla conclusione del suo studio, l’autrice scrive

A questo punto del nostro studio se consideriamo “spiritualità liturgica”, la fra-
se può apparire ridondante. “Spiritualità” implica un modo di vivere. Abbiamo 
visto che anche “liturgia” implica un modo di vivere. Se dobbiamo concepire la 
liturgia in questo modo olistico e attinente alla vita reale, diveniamo consape-
voli che è impossibile vivere come cristiani e non vivere liturgicamente perché il 
nostro vivere ha la sua ragion d’essere nel rendere il Mistero Pasquale presente. 
Anche la liturgia realizza questo. […] Dato questo punto di vista, quando ci 
riferiamo alla “spiritualità” come un modo di vivere intendiamo anche “litur-
gia”. La celebrazione della liturgia oggettiva la realtà battesimale di noi stessi 
come Corpo di Cristo e il significato duraturo dell’evento di Gesù è trasmesso 
dalla tradizione per mezzo del nostro vivere il Mistero Pasquale. Essere cristia-
no significa vivere una spiritualità liturgica perché è così che ci definiamo. La 
spiritualità liturgica appartiene a noi come a cristiani, è il modo comune della 
vita che condividiamo.77

Nel mondo francofono, O.-M. Sarr propone una spiritualità liturgica a 
partire dalla super populum della Quaresima. Per l’autore, «l’ultimo “atto” 
del sacerdote prima di inviare i fedeli in missione ite missa est» è «una 

75  J.A. Goñi, Editorial: Espiritualidad litúrgica y otras espiritualidades, «Phase» 54 (2014) 459-
460: 459. Traduzione propria.
76  M.A. Haller, La espiritualidad litúrgica. Aportes para su comprensión desde el magisterio 
litúrgico del Papa Francisco, «Ecclesia Orans» 41 (2024) 13-45: 44. Traduzione propria.
77  J.A. Zimmerman, Liturgy as Living Fatih. A Liturgical Spirituality, Associated University 
Presses, Scranton-London-Toronto 1993, 129. Traduzione propria.



604 605spiritualità liturgica: storia di un termine

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

fonte di spiritualità liturgica, per aiutare “la vita cristiana a progredire 
di giorno in giorno tra i fedeli” (SC 1)».78 Nel testo non troviamo cosa 
egli intenda per spiritualità liturgica ed è un termine che utilizza rara-
mente. Si può intuire che essa sia quella realtà che si realizza quando la 
liturgia incide anche al di fuori del momento liturgico. Si tratta dunque 
di una modalità molto generica per dire che la liturgia ha valenza nella 
vita spirituale.

Meno recentemente, per J. Polfliet la spiritualità liturgica «cerca di 
radicare la vita dei credenti in un’autentica esperienza della liturgia, in 
modo che tutta la loro vita diventi una pratica del mistero pasquale».79 
Oltre alla centralità del Mistero pasquale, l’autore evidenzia le carat-
teristiche principali della spiritualità liturgica, dimensioni che ritrova 
specialmente in Vagaggini: dimensione trinitaria, carattere comunita-
rio, dimensione biblica, carattere escatologico, mediazione simbolica e 
carattere oggettivo.80

III. Valutazione del termine spiritualità liturgica

A conclusione di questo articolo, offriamo una valutazione del termine 
spiritualità liturgica che emerge dallo studio storico. Suddividiamo le con-
clusioni in tre parti. La prima valuterà e sintetizzerà il percorso storico 
in se stesso. La seconda parte esaminerà la concezione storica sviluppata 
dai teologi sopra citati. In terzo luogo, si prenderà in esame la questione 
del rapporto tra la spiritualità liturgica e le altre forme di spiritualità.

1. Il processo storico

Si può costruire come una sintesi valutativa del percorso storico che ha 
portato alla formazione del nostro termine. Esso nasce all’inizio del XX 
secolo, non tanto per designare una realtà a sé stante, ma per porta-

78  O.-M. Sarr, Benedic, Domine. La spiritualité liturgique à partir d’une super populum 
du Carême, in J.M. Cordeiro, J.A. Goñi, P.A. Muroni (a cura di), «Mistagogus nobis, ad 
docendum Christi Mysteria». Miscellanea sul mistero del culto cristiano in onore del Prof. Juan Javier 
Flores Arcas, OSB, Studia Anselmiana, Roma 2022, 289-381: 290. Traduzione propria.
79  J. Polfliet, À la recherche d’une spiritualité de la célébration liturgique, in J. Lamberts (ed.), 
‘Ars celebrandi’. The art to celebrate te liturgy. L’art de célébrer la liturgie, Peeters, Lovanio 2002, 
129-141: 129-130. Traduzione propria.
80  Cfr. ibidem, 131-133. Sono caratteristiche tipiche degli anni ’70 e ’80.



606 607Tommaso Catellani

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

re una nuova attenzione riguardo al rapporto tra liturgia e spiritualità, 
rapporto che si era notevolmente affievolito dal punto di vista teologico 
nei secoli precedenti. Sembra che esso serva per indicare che la liturgia 
è fonte di spiritualità. Dunque, può essere utilizzato in tutti quegli am-
biti in cui si realizza questa realtà.

Ben presto, il termine inizia ad acquisire una connotazione più pre-
cisa, fino a giungere ad alcune definizioni. È il tentativo di designare 
una nuova realtà. In questi anni, prima del Concilio, chi tenta questo 
processo ha un forte accento polemico nei confronti della vita di de-
vozione, della pietà popolare e delle scuole di spiritualità, accusate – a 
volte esplicitamente, altre implicitamente – di aver reso la liturgia in-
significante per la vita spirituale del cristiano. Dunque, il processo di 
formalizzazione della spiritualità liturgica si pone in contrapposizione a 
queste realtà. In alcuni autori sembra essere presente il tentativo di so-
stituire la “vecchia” spiritualità con quella nuova liturgica.

Le caratteristiche emergenti della spiritualità liturgica in questo pe-
riodo sono principalmente: a) il suo carattere oggettivo, in contrasto con 
la soggettività delle altre spiritualità; b) la centralità della partecipazione 
al Mistero di Cristo nella liturgia e nella vita del cristiano; c) il suo ca-
rattere ecclesiale, derivante dall’ufficialità della liturgia che rende questa 
spiritualità la spiritualità della Chiesa.

Dopo il Concilio, specialmente tra gli anni ’70 e ’80, la spiritualità 
liturgica si è andata definendo come una disciplina teologica a sé stante, 
dipendente dalla liturgia, ma anche dalla spiritualità. Il clima mutato non 
presenta i toni polemici preconciliari, anche se non sparisce il contrasto 
verso le pratiche di devozione e le altre spiritualità. Si tenta di non enfatiz-
zare e assolutizzare le caratteristiche di questa realtà. Viene riconosciuta 
non solo l’oggettività ma anche la dimensione soggettiva della liturgia.

Forse anche per questa maggiore flessibilità – e un po’ a sorpresa – 
verso la fine del millennio il termine tende a perdere di interesse. Con 
l’inizio del XXI secolo si riscontrano tre approcci differenti. Una prima 
tendenza ripropone la spiritualità liturgica come una realtà determi-
nata e con specifiche caratteristiche, come abbiamo visto, ad esempio, 
in Paternoster. Una seconda tendenza utilizza il termine come un con-
tenitore generico in cui inserire i vari temi che legano la spiritualità e 
la liturgia. La terza tendenza inizia ad abbandonare esplicitamente il 
termine spiritualità liturgica (Gallo).



606 607spiritualità liturgica: storia di un termine

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

In questa rassegna storica, dobbiamo evidenziare un dato impor-
tante. La terminologia relativa  alla spiritualità liturgica è utilizzata 
prevalentemente in ambito liturgico. Fanno eccezione solo Castellano 
Cervera e il Pontificio Istituto di Spiritualità Teresianum, che ripropone 
per l’Anno Accademico 2025/2026 un corso di spiritualità liturgica.81

Alla luce di questa sintesi, possiamo affermare che il problema ini-
ziale che ha mosso verso la formulazione di questa terminologia ora 
non è più attuale. Ormai nessuno mette più in discussione che la liturgia 
sia una fonte importante della spiritualità cristiana. La questione ora si 
è spostata sulla modalità di questo rapporto.

2. La concezione della storia e gli accenti polemici

Fino alla fine del XX secolo, la tendenza predominante nello studio 
della storia del rapporto tra liturgia e spiritualità è quella illustrata da 
Brasò. Questa tendenza risulta piuttosto “ingenua”, con alcuni proble-
mi generali che ne compromettono la fondatezza.

Innanzitutto, la suddivisione in macro-periodi risulta alquanto ge-
nerica. Dividere due millenni di storia in sole quattro sezioni è troppo 
poco per non cadere in semplificazioni e riduzionismi.

In secondo luogo, sembra esserci un’eccessiva idealizzazione del 
primo periodo, identificato come l’età dell’oro, senza difetti nella teoria 
e nella pratica. Questa idealizzazione, operata in larga misura dal Movi-
mento liturgico, non tiene conto delle fatiche e dei difetti che dobbiamo 
supporre fossero presenti nella vita ecclesiale del tempo. Come fa notare 
R. F. Taft – con una trattazione ricca di esempi di Padri della Chiesa 
grandemente delusi dalla povertà delle proprie liturgie – non ci fu «nes-
sun’“età dell’oro” della liturgia patristica, tranne che nei nostri sogni».82

Infine, l’ultimo periodo di rinascita è direttamente collegato al pri-
mo, facendo intendere che il Movimento liturgico sarà in grado di ope-
rare un ritorno a quella purezza dei primi tempi. A quasi settant’anni 
dalla pubblicazione del libro di Brasó, possiamo dire che questo ritorno 
non si è ancora realizzato. Inoltre, cosa più importante, ci sembra che 

81  Il corso è diretto dal prof. Valéry Bitar. Tra le sue fonti figurano Castellano Cervera, 
Augé e Paternoster. Cfr. V. Bitar, Una “liturgia epifanica” per la vita del mondo, «Teresia-
num» 71 (2020/1) 191-198.
82  R.F. Taft, A partire dalla liturgia, Lipa, Roma 2004, 31.



608 609Tommaso Catellani

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

questo tipo di operazione sia in un certo senso illegittima. Brasó mette 
a confronto due realtà liturgiche e spirituali ormai molto mutate. La 
storia che la liturgia ha vissuto l’ha distanziata dalla forma dei primi se-
coli. Anche se rimane intatto il nucleo e il senso essenziale del culto, con 
le sue categorie essenziali, il modo di celebrare e il suo contesto hanno 
subito una trasformazione innegabile da cui non si può prescindere. 
Inoltre, la liturgia stessa che Brasó mette a fianco di quella “primordia-
le” è legata essenzialmente all’esperienza benedettina. Infine, anche l’e-
sperienza spirituale dell’uomo si è andata modificando, poiché è mutato 
il contesto sociale e culturale. La spiritualità stessa ha vissuto una storia 
che non si può eludere cercando di tornare a una purezza originaria.

Non mancano, tuttavia, alcune voci fuori dal coro, come quella di 
Castellano Cervera che, già nel 1992, affermava:

Personalmente penso che si tratta di una storia che deve essere riscritta comple-
tamente, nella quale ci sono da fare troppe distinzioni, si devono sfatare troppi 
luoghi comuni che non reggono davanti a studi monografici sul tema a livello 
di epoche, di autori, di scuole di spiritualità. La serietà scientifica in questo 
campo ormai deve essere di rigore e le grandi cavalcate su secoli di storia con 
giudizi sommari sul rapporto fra liturgia e vita spirituale sono da prendersi con 
molta cautela sia per quanto riguarda l’epoca primitiva, sia per il medioevo, sia 
finalmente per la spiritualità postridentina, liquidata troppo superficialmente 
come antiliturgica.83

Si può notare anche quella di Vagaggini, che mette in guardia dall’evi-
denziare un’età dell’oro, dicendo che «bisogna evitare di voler ad ogni 
costo trovare nella antichità tutto ciò che gli odierni liturgici (poniamo, 
Guéranger, Herwegen, Casel) dicono della spiritualità liturgica».84 Que-
sta attenzione sollevata dall’autore sembra, però, rimasta inascoltata e 
la macro suddivisione della storia in quattro periodi è la visione storica 
che va per la maggiore, almeno fino alla fine del secolo passato.85 Negli 

83  J. Castellano Cervera, Liturgia e spiritualità: un binomio e un problema, «Rivista di Pa-
storale Liturgica» 173 (1992/4) 16-24: 19.
84  C. Vagaggini, Liturgia e storia della spiritualità: un campo di indagine, in Centro di Azione Li-
turgica (ed.), Introduzione agli studi liturgici, Edizioni Liturgiche, Roma 1962, 225-267: 234.
85  Tra i numerosi esempi già citati, aggiungiamo anche R. Barile, Ieri e oggi. Un rapporto 
non facile tra spiritualità e liturgia, «Rivista di Pastorale Liturgica» 173 (1992/4) 32-39; E. 
Dekkers, Liturgie et vie spirituelle aux premier siècles, «La Maison-Dieu» 69 (1962/1) 29-38, 
S. Marsili, I segni del mistero di Cristo, 463-503.



608 609spiritualità liturgica: storia di un termine

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

ultimi vent’anni, i dubbi riguardo a questa suddivisione sono aumentati, 
mentre si è riscontrata la necessità di condurre studi più approfonditi 
che permettano di avere una visione più approfondita e globale.86

La visione storica è stata spesso accompagnata da un accento ten-
denzialmente polemico e contrastante nei confronti delle altre spiritua-
lità e della vita devozionale. Queste sono accusate di aver preso il posto 
dell’originaria spiritualità liturgica, ora scomparsa. Dunque, per restau-
rarla, sarebbe necessario distanziarsene.

3. La spiritualità della Chiesa o una tra tante?

Si è notato che la spiritualità liturgica è presentata come la spiritualità 
ufficiale della Chiesa, presumendo per essa una preminenza rispetto alle 
altre. Al contempo, altre forme di spiritualità sono concesse, ammesse o 
raccomandante, a volte solamente tollerate. Il rapporto tra queste e la 
spiritualità liturgica pone diversi quesiti.

In primo luogo, ci si chiede se l’affermazione secondo cui la spiritua-
lità liturgica è la spiritualità ufficiale della Chiesa, così come la liturgia 
lo è nell’ambito della preghiera, possa essere realmente valida. Infatti, 
perché possa essere considerata ufficiale, la Chiesa dovrebbe riconoscer-
la pubblicamente, determinandone anche le caratteristiche essenziali. Il 
passaggio dell’ufficialità della liturgia alla spiritualità liturgica sembra 
troppo immediato.

Supponendo che la spiritualità liturgica sia la spiritualità ricono-
sciuta dalla Chiesa, si aprono nuovi interrogativi. Poiché la liturgia è 
la preghiera ufficiale, ma anche comandata dalla Chiesa (si pensi, ad 
esempio, al precetto domenicale o all’obbligo di confessarsi almeno una 
volta all’anno), ci si chiede se anche la spiritualità liturgica abbia queste 
stesse caratteristiche. Tutti i cristiani sono chiamati a vivere la spiritua-
lità liturgica? In che misura? La liturgia è, in un certo senso, normativa 
anche per la preghiera personale, costituendo un modello privilegiato e 
unico. Lo stesso vale per la spiritualità liturgica rispetto alle altre spiri-
tualità? Può una scuola di spiritualità essere liturgica e presentare anche 
caratteristiche sue proprie?

86  Cfr. P. Tomatis, L’esperienza spirituale della liturgia: tensioni e istanze emergenti, «Archivio 
Teologico Torinese» 30 (2024/2) 365-378.



610 611Tommaso Catellani

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

Tali domande possono trovare risposta percorrendo due strade: o 
la spiritualità liturgica è una spiritualità a fianco ad altre spiritualità 
cattoliche, capace di determinare in modo differente rispetto alle altre i 
mezzi comuni, pur mantenendo una sua preminenza in quanto ufficia-
le; oppure essa non è una spiritualità intesa come scuola di spiritualità, 
ma piuttosto una dimensione della vita spirituale, essenziale a tutte le 
spiritualità. Gli autori non sembrano sbilanciarsi verso un’opzione in 
particolare.

Alcuni autori (vedi Triacca) cercano di ovviare a tale problema tra-
mite un ampliamento della realtà liturgica al di fuori dell’azione celebra-
tiva. Anche se rimane opinabile tale ampliamento, la sua sovrapposizio-
ne alla spiritualità liturgica non sembra risolvere il problema, semmai lo 
amplifica. Rimane non affrontato il rapporto della spiritualità liturgica 
con le altre spiritualità. Con questi presupposti, la spiritualità liturgica 
non può che proporsi come la vera spiritualità cristiana, con il forte ri-
schio di schiacciare le altre spiritualità.

Inoltre, ci si potrebbe chiedere se la spiritualità liturgica sia una 
spiritualità propriamente benedettina. Ciò si potrebbe sostenere con 
l’evidenza che la maggior parte di coloro che la propongono proviene 
dall’Ordine di san Benedetto e che le fonti di vita liturgica a cui attin-
gono sono per lo più i monasteri. Tuttavia, questa non viene presentata 
come una spiritualità benedettina, ma piuttosto come spiritualità della 
Chiesa. Quindi, se essi stessi non la intendono come propria, non c’è 
ragione di definirla benedettina.

IV. Conclusione

Con lo sviluppo della riflessione sul termine “spiritualità liturgica”, si è 
consolidata anche in ambito teologico la consapevolezza di una dinami-
ca che in realtà la Chiesa, in qualche modo, ha sempre vissuto: quella 
cioè della vita liturgica all’interno della vita spirituale. Il fatto di classifi-
care la spiritualità liturgica come la spiritualità della Chiesa ha messo in 
luce il fatto imprescindibile che non può esistere una spiritualità catto-
lica che non comprenda anche il vissuto liturgico. In tale senso, la spiri-
tualità cattolica è liturgica. Attorno a questo assunto, ormai giustificato 
teologicamente e recepito dal Magistero, la riflessione sulla spiritualità 
liturgica ha cercato di delineare come si possa sviluppare una tale vita 
spirituale. Il lavoro è ingente e prezioso.



610 611spiritualità liturgica: storia di un termine

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 579-611

Allo stesso tempo, il suo proporsi come la spiritualità della Chiesa, 
con i toni polemici che abbiamo evidenziato, l’ha resa in un qualche 
modo antipatica, specialmente ai teologi spirituali, nonché a tanti fe-
deli che hanno trovato e trovano in altre pratiche devozionali una fonte 
preziosa per la propria spiritualità. Inoltre, il termine porta in sé un’am-
biguità in un certo senso irrisolvibile: cosa significa spiritualità liturgica? 
È un tratto distintivo? Una spiritualità tra le altre? L’unica spiritualità 
della Chiesa? Come si è notato, anche gli autori che affrontano tali do-
mande non riescono a risolvere tutti i problemi legati a questo termine.

Inoltre, c’è da notare che la spiritualità liturgica si propone in un 
certo senso come esaustiva, cioè bastante a se stessa. Le altre compo-
nenti della vita spirituale rischiano di cadere in secondo piano o di di-
pendere sempre dalla liturgia.

Probabilmente, per tornare a parlare di spiritualità liturgica in 
modo convincente, si dovrebbero tralasciare i toni polemici verso la vita 
devozionale e le altre spiritualità, riconoscendo in esse una preziosità e 
una bontà non solo marginali, ma essenziali per il cristiano, in un tenta-
tivo di inglobarle in un contesto di vita spirituale più ampio. Allo stesso 
tempo, si dovrebbe anche abbandonare la pretesa di ufficialità ed esau-
stività da parte della spiritualità liturgica, cercando di mettere in luce 
quella imprescindibile e innegabile dimensione liturgica propria della 
spiritualità cattolica e, di conseguenza, di ogni scuola di spiritualità.




