STATUS QUAESTIONIS






SPIRITUALITA LITURGICA

Storia di un termine

LITURGICAL SPIRITUALITY
History of a Term

Tommaso Carerrant, CSFC*

Riassunto: Il presente studio si prefigge di pre-
sentare lo sviluppo storico che ha portato alla
configurazione del termine spiritualita liturgica e
al suo utilizzo nell’odierno panorama teologi-
co italiano. Ci si focalizzera specificatamente
sulla configurazione della realta sottesa da tale
terminologia, tralasciando gli abbondanti con-
tenuti che ad essa si riferiscono. Si delineano
due sezioni. La prima, la piu corposa e impor-
tante, traccera il percorso storico del termine
spirttualita liturgica e la sua variante meno utiliz-
zata pield liturgica, dal momento della nascita,
all’inizio del XX secolo, ad oggi. Il contesto di
riferimento principale sara quello italiano, cer-
cando di non tralasciare del tutto il panorama
estero. La seconda sezione, piu breve, cerchera
di tracciare una valutazione del termine e delle
sue caratteristiche alla luce del percorso storico
svolto. Offrendo un’analisi storica fino ad ora
inedita del termine spuritualita lLiturgica, il pre-
sente articolo vuole contribuire allo sviluppo
del rapporto tra liturgia e spiritualita, gettando
luce su alcune di quelle zone d’ombra in cui
tale rapporto ancora oggi a volte permane.

PAROLE CHIAVE: Spiritualita liturgica, Spiritualita
¢ liturgia, Pieta liturgica, Movimento liturgico,
Storia della spiritualita liturgica.

AsTrRACT: The present study aims to present
the historical development that led to the con-
figuration of the term lLturgical spirituality and its
use in the current Italian theological landscape.
Particular attention will be given to the underly-
ing reality denoted by this terminology, leaving
aside the abundant content traditionally associ-
ated with it. The study is divided into two sec-
tions. The first—and more substantial—section
will trace the historical trajectory of the term
lturgical spirituality, as well as its less commonly
used variant lLturgical piety, from its emergence at
the beginning of the twentieth century to the
present day. The primary context of reference
will be the Italian one, though occasional ref-
erences to the broader international landscape
will not be excluded. The second, shorter sec-
tion will offer an evaluative reflection on the
term and its characteristics in light of the histor-
ical development examined. By offering a previ-
ously unpublished historical analysis of the term
liturgical spirituality, this article seeks to contribute
to the ongoing exploration of the relationship
between liturgy and spirituality, shedding light
on some of the shadowy areas in which this rela-
tionship still remains, at times, underdeveloped.

Keyworps: Liturgical Spirituality, Spirituality

and Liturgy, Liturgical Piety, Liturgical Move-
ment, History of Liturgical Spirituality.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vor. 39, 579-611

e-ISSN 1972-4934
DOI10.17421/ATH392202510

* Comunita Sacerdote Familiaris Consortio; Pontificia Universita della Santa Croce, Roma.

Orcid: 0009-0000-7647-6492



580 TomMASO CATELLANI

SOMMARIO: L. Introduzione. 11. Storia del termine spiritualita liturgica. 1. Gli inizi. 2. Verso
una definizione. 3. La spiritualita liturgica come disciplina teologica. 4. Quiescenza e re-
cupero della spiritualita liturgica. 5. Uno sguardo al di fuori dell'Ttalia. III. Valutazione del
lermine spiritualita litwrgica. 1. 11 processo storico. 2. La concezione della storia e gli accenti
polemici. 3. La spiritualita della Chiesa o una tra tante? I'V. Conclusione.

1. INTRODUZIONE

Il termine spuritualita Liturgica ha una storia abbastanza recente. Nato
nell’ambito del Movimento liturgico all’inizio dello scorso secolo, ¢ sta-
to uno det protagonisti del recupero del rapporto tra spiritualita e litur-
gia in ambito teologico. La sua storia, contrassegnata da uno sviluppo
rapido, ne ha visto l'utilizzo in contesti e metodologie diverse. Questa
molteplicita di usi, insita nella sua natura, lo rende un termine a volte
ambiguo, se non viene correttamente specificato.

Il presente articolo mira a studiare la storia di tale termine dalla sua
nascita fino ai giorni nostri, per evidenziarne in modo particolare 'uti-
lizzo e 1l significato epistemologico. In tal modo, si intende distinguere
gli ust della spiritualita liturgica nei contesti in cui il concetto ¢ stato
utilizzato, al fine di gettare luce sul suo utilizzo nel presente.

Il testo presenta due sezioni. La prima — la pit importante — analiz-
za la storia del termine spiritualita hiturgica, suddividendo 1l lasso di tempo
dalla sua nascita ad oggi in alcune sezioni. La suddivisione proposta
vuole identificare una diversita dell’utilizzo del termine a seconda dei
periodi storici. La seconda sezione — piu breve — evidenziera alcuni sno-
di centrali riguardo alla definizione della spiritualita liturgica, marcando
in modo particolare quelle domande e questioni rimaste ancora aperte.

Lo studio st concentra principalmente sul contesto italiano, senza
tralasciare del tutto il mondo estero.

(i s1 ¢ concentrati sull’utilizzo del termine senza prendere in esame
1 molti elementi e argomenti ad esso associati. Come si vedra, ad esso
s1 riferiscono numerosi temi, approfonditi in larga parte da altri teologi
che negli ultimi cento anni hanno presentato e continuano a presenta-
re una bibliografia abbondante. Il nostro studio si concentrera sull’uso
del termine spuritualita liturgica per portare chiarezza in un ambito in cui
sembra necessaria. In definitiva, si cerchera di rispondere alle domande:
che cosa si ¢ inteso con spuritualita liturgica nel corso della storia? Tale
termine ¢ ancora utilizzabile oggi?

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



SPIRITUALITA LITURGICA: STORIA DI UN TERMINE 581

II. STORIA DEL TERMINE SPIRITUALITA LITURGICA

Nella storia del nostro termine ¢ riscontrabile un chiaro momento
sorgivo, da collocare all’inizio del ’900, seguito da un periodo di
sviluppo verso una piu delineata definizione dell’oggetto. Il postcon-
cilio rappresenta il momento aureo della spiritualita liturgica. Esso
¢ seguito da un raffreddamento dell’interesse e da un successivo ri-
attivarsi della riflessione sulla spiritualita liturgica. In questa prima
sezione, ripercorreremo questl quattro periodi, lasciandoci guidare
dalle pubblicazioni degli autori, in ordine cronologico. In ultimo,
per cercare di allargare lo sguardo oltre 1 confini italiani, proporre-
mo le posizioni di alcuni autori piu recenti di area anglofona, ispa-
nofona e francofona.

1. Gli imz1

Probabilmente, il primo a introdurre il termine spiritualita liturgica — si-
curamente il primo ad avere una rilevanza pubblica importante — ¢ M.
Festugiere. Nel noto articolo, La liturgie catholique, pubblicato nel 1913,!
Festugiere denuncia il fatto che la liturgia ¢ «totalmente ignorata dal
punto scientifico ed ascetico; o, quantomeno, presa in scarsa conside-
razione in quanto oggetto e occasione di esperienza religiosa».” Da qui
la proposta di prendere in considerazione la liturgia «in quanto fonte e
causa di vita spirituale».” Come € noto, tale articolo scatenera una forte
polemica teologica.* Cio che a noi piu interessa ¢ il modo in cui viene

! Cfr. M. FESTUGIERE, La lturgie catholique. Equisse d’une synthése. Suivie de quelques dévelop-
pements, «Revue de Philosophie» 13 (1913) 692-886.

? M. FESTUGIERE, La liturgia cattolica, Messaggero, Padova 2002, 67-68.
3 Ibidem, 79.

* Tra chi prende parte attivamente a tale dibattito troviamo in primis J.-J. Navatel e L.
Beauduin: cfr. J.-J. NAVATEL, Lapostolat liturgique et la piété personelle, «Etudes» 137 (1913)
449-476; L. BEAUDUIN, Mise au point nécessaire. Réponse au R. P Navatel, «Les Questions
Liturgique» 4 (1913-1914) 83-104. Il tema ¢ gia ampliamente studiato: cfr. E. Massmvr,
Liturgia e spiritualita: una storia di incontri mancati?, in G. BOseLLI, M. CRIMELLA, A. GRILLO,
E. Massivi, P. Tomartts, G. ZaNcH1, Celebrare in spirito e verita: Uesperienza spirituale della
lturgia, Glossa, Milano 2017, 41-118; L. ARTUSO, Liturgia e spiritualita: profilo storico, Mes-
saggero, Padova 2002; S. MARSILI, La «spiritualita Liturgica» in clima di polemica, «Rivista
Liturgica» 61 (1974) 337-354; ¥. BROVELLL, Liturgia e spiritualita: storia di un problema recente
e suot sviluppt, in F. BROVELLI (a cura di), Rilorno alla hiturgia. Sagge di studio sul movimento l-

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



582 TomMASO CATELLANI

utilizzato il termine spiritualita liturgica. In primis, notiamo che esso non
¢ presentato con una definizione o formulazione univoca. Esso si rife-
risce in un qualche modo alla vita spirituale che scaturisce dall’azione
liturgica. Verosimilmente non era intenzione dell’autore definire una
nuova realta. Il suo obiettivo, piuttosto, era dimostrare che la liturgia
¢ una vera fonte per la spiritualita cristiana. Il termine, dunque, non ¢
formalizzato e funge solo da mediatore per intendere il rapporto tra le
due realta.

La caratteristica predominante della spiritualita liturgica in Festu-
giere ¢ la sua capacita di unificare. La sua funzione unificante tocca
diversi ambiti: la storia della Chiesa, in quanto la liturgia costituisce la
continuita con Gesu e con il ministero degli apostoli; il mondo sociale,
come anche le eta e il sesso, poiché non vi ¢ discriminazione nella litur-
gla In quanto essa ¢ accessibile ed esperibile da parte di tutti 1 cristia-
ni; all'interno della vita spirituale stessa e nell'uomo, poiché ¢ capace
di unificare intelligenza, volonta e azione, cosi come dogma, morale e
ascesl.”

Nel suo tentativo di porre di nuovo in rilievo la liturgia nella sua di-
mensione spirituale, Festugieére si mostra molto critico verso le pratiche
di devozione, come la meditazione e gli esercizi spirituali. Come rileva
bene Marsili nel suo studio di questi primi anni sul ritrovato rapporto
tra liturgia e spiritualita, Festugiere non attacca solamente alcune prati-
che devozionali, ma di fatto critica quella che allora era ritenuta come
I'unica forma di spiritualita.

La Chiesa, che nello scatenarsi della liberta di pensiero al secolo XIX aveva
scorto un’espressione di lotta satanica, si trovava ora nell’occhio del ciclone
modernista, che metteva in crisi molte certezze tradizionali, e di conseguenza

questo attacco alla forma di spiritualita, che era ritenuta cosi “tradizionale” da
essere creduta I'unica possibile, creo un’impressione di grande smarrimento,

turgico, GLV-Edizioni Liturgiche, Roma 1989, 213-278; A. CAPRIOLI, Liturgia ¢ spirituali-
ta nella storia. Problemu, sviluppr e tendenze, in ASSOCIAZIONE PROFESSORI DI LITURGIA (a cura
di), Liturgia e spiritualita, Atti della XX Settimana di Studio dell’Associazione Professori
di Liturgia, Fermo (AP), 25-30 agosto 1991, CLV-Edizioni Liturgiche, Roma 1992,
11-26; A. GIROMILETTO, Liturgia e vita spirituale: 1l dibattito sorto negli anni 1913-1914, in
F. BRovELLI (ed.), Liturgia: temi e autori. Saggi di studio sul movimento liturgico, CLV-Edizioni
Liturgiche, Roma 1990, 211-274.

> Cfr. FESTUGIERE, La liturgia cattolica, 189-195.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



SPIRITUALITA LITURGICA: STORIA DI UN TERMINE 583

quast che si fosse di fronte all’allargamento dell’errore modernista sul piano
ascetico ¢ spirituale.®

La critica alle pratiche devozionali costituira una tendenza piuttosto dif-
fusa — non senza eccezioni — all'interno sia del Movimento liturgico sia
della corrente di pensiero che portera a sviluppare la spiritualita liturgica.
Dopo Festugiere, un autore importante per il progresso della spiri-
tualita liturgica ¢ L. Beauduin. Nella sua opera del 1914, La pité de I’Eg-
lise — ritenuta come un manifesto del Movimento liturgico per il Belgio
—la liturgia ¢ considerata a pieno titolo come fonte della vita spirituale
del cristiano. Da essa, appunto, nasce la pieta della Chiesa stessa. Cosi
viene riassunta la tesi centrale:
L’idea maestra di cui I’azione liturgica cerca la piena realizzazione ¢ la seguen-
te: «Iare vivere I'intiero popolo cristiano di una medesima vita spirituale, ali-
mentata col culto di Santa Madre Chiesa». I mezzi adoperati con questo scopo

sono di due classi. I primi considerano gli atti del culto in se stessi; 1 secondi
considerano Pattivita liturgica fuori di questi atti.’

L’idea guida di Beauduin ¢ che il minimum di partecipazione alla litur-
gia richiesto dalla Chiesa non permetta ai cristiani la piena adesione
alla sua spiritualita. La metafora utilizzata dall’autore ¢ plastica: se
qualcuno decide di trasferirsi in America, non basta poter parlare un
poco di inglese per potersi definire americano. Serve un’immersione
nella cultura, nello slang e nei dettagli del luogo in cui si ¢ deciso di

® MARSILL, La «spiritualita liturgica» in clima di polemica, 339.

7 L. BEAUDUIN, La pieta della Chiesa, Societa Anonima Tipografica, Vicenza 1915, 56.
Riguardo gli atti di culto, 'autore auspica: il ritorno della centralita della festivita della
domenica, con particolare cura della Messa e dei Vespri domenicali; la cura della so-
lennita delle celebrazioni; I'iniziazione e la partecipazione ai sacramenti; il rispetto e la
solennizzazione dei riti funebri. Poi divide 'attivita extra liturgica in quattro categorie
per ognuna delle quali evidenzia alcuni obiettivi: a) La pieta: dare risalto all’anno
liturgico; servirsi dei salmi e della liturgia per la preghiera quotidiana; «rianimare le
devozioni care al popolo cristiano, alimentandole di piu alla sorgente della liturgia»
(tbidem, 57); b) Studio: promuovere gli studi e le riviste scientifiche, la formazione dei
religiosi e la divulgazione; ¢) Arti: seguire gli insegnamenti di 77a le sollecitudini; formare
gli artisti alla liturgia; promuovere 'incontro degli artisti con la liturgia; d) Propagan-
da: promuovere la pubblicazione di libri e riviste; «risvegliare, nelle famiglie, le antiche
tradizioni liturgiche che univano assieme il ritmo delle gioie domestiche con quello
del calendario della Santa Chiesa, servendosi a questo scopo delle opere musicali
composte a questa intenzione» (thidem, 58).

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



584 TomMasO CATELLANI

abitare per poter dire di fare parte di quel mondo. Cosi per la Chie-
sa: la partecipazione abbondante e proficua alla sua liturgia — che ¢
come 1l suo linguaggio e la sua cultura — «assicura il maximum di vita
cattolica, che non solamente ci pone entro la Chiesa, ma fa di noi cosa
della Chiesa».?

Di fatto, neanche Beauduin vuole definire una nuova realta in am-
bito spirituale. Il suo obiettivo, similmente a Festugiere, ¢ riscoprire
I'importanza della liturgia nella vita spirituale del cristiano, sottoline-
ando che essa non solo ¢ necessaria, ma assicura anche il raggiungi-
mento dell’apice piu alto della spiritualita cattolica. Per questo puo
chiamarla /a pieta della Chiesa. Questo approccio alla spiritualita li-
turgica diventera presto predominante tra 1 sostenitori di tale corrente
teologica.

2. Verso una definizione

Dopo Beauduin, ¢ E. Caronti a contribuire notevolmente ad arrivare
ad una definizione di spiritualita liturgica con un testo datato 1920.°
Cosi definisce la pieta liturgica e le sue cinque principali caratteristiche:

La pieta liturgica ¢ la pieta che dalla liturgia s’ispira e della liturgia si nutre.
Il suo programma si compendia in questa formula: far partecipare il cristia-
no, stagione per stagione e quasi giorno per giorno, dei sentimenti di Cristo
sacerdote nei vari misteri che la Chiesa esprime nella liturgia e cosi far vivere
I'uomo della vita intima di Dio. Questa formula contiene: 1° 1l principio della
pieta liturgica, che ¢ una stretta unione al potere sacerdotale di Gesu Ciristo;
2° il metodo, che ¢ la mistica riproduzione in noi della vita del Signore, de-
lineata successivamente nei periodi dell’anno ecclesiastico; 3° 1 mezzi, consi-
stenti nella partecipazione ai misteri cristiani, quali il sacrificio, 1 sacramenti,
1 sacramentali, la dottrina, la morale; 4° la regola, che ¢ la direttiva ufficiale
della Chiesa, contenuta nelle formule del rito; 5° il fine, che é I'intima vita
con Dio."?

8 Tbidem, 36.

? E. CARONTI, La pield liturgica, L.1.C.E., Torino 1920. Nella sua opera, la liturgia viene
intesa come «l’esercizio sociale della virtu della religione» (ibidem, 3). I evidente il pro-
fondo legame che questa definizione ha con la morale. Negando la definizione classica
della liturgia come culto pubblico della Chiesa, ne vengono definite tre principali ca-
ratteristiche. Essa ¢ composta da atti esterni e atti interni; ¢ un culto di natura pubblica
e sociale; ¢ latreutica e santificatrice.

 Thidem, 25.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



SPIRITUALITA LITURGICA: STORIA DI UN TERMINE 585

Si nota il passaggio a una realta fornita di un determinato program-
ma e con specifiche caratteristiche. Da Caronti in avanti, la terminolo-
gia relativa alla spiritualita liturgica inizia ad avere una specificazione
maggiore, con delle caratteristiche proprie che ne motivano I'esistenza
e, quindi, anche I'uso.

Secondo lo studio gia citato di Marsili, dopo la Grande Guerra, la
polemica spirituale-liturgica sposta il suo accento sull’oggettivita e la sog-
gettivita. La spiritualita oggettiva, che sarebbe quella liturgica, ha il suo
centro nel dato oggettivo della salvezza operata da Cristo e vissuta nella
liturgia. La spiritualita soggettiva, invece, ha come punto di riferimento
e metro di misura il soggetto e 'uvomo. Spesso questa contrapposizione,
posta in atto specialmente dai liturgisti, tenta di mostrare la superiorita
della spiritualita oggettiva rispetto a quella soggettiva. Su quest’ultima
iniziano ad aprirsi numerosi sospetti che ne evidenziano 1 punti deboli
quando si pone troppo 'accento sull’aspetto affettivo, psicologico e per-
sonale, a volte a scapito del dato oggettivo della rivelazione.

A tale problema cerca di rispondere la Mediator Dei (1947) di Pio XII.
I1 pontefice mette a disposizione della riflessione le categorie di ex opere
operato ed ex opere operantis. La questione, pero, sembra rimanere aperta.

II problema sollevato dal movimento liturgico non ¢ tanto quello dell’effica-
cia oggettiva, basata sulla natura direttamente o indirettamente sacramentale
dell’azione liturgica, quanto piuttosto sul metodo di affrontare I'opera della
santificazione. In altre parole: la santificazione come ¢ proposta al cristiano, si
raggiunge propriamente uniformandosi a un dato “oggettivo”, qual ¢ il dato
della rivelazione vissuto nella liturgia, oppure lo si raggiunge su un “piano sog-
gettivo”, e cio¢ secondo un adattamento di esso al “soggetto” senza tener conto

che alivello di «vita vissuta» il dato di fede trova una sua prima e fondamentale
realizzazione nella liturgia?!!

La Mediator Dei, pur non risolvendo la questione, promuove la linea di
pensiero che cerca di identificare nella spiritualita liturgica una spiritua-
lita oggettiva di grado superiore rispetto alle altre spiritualita.

Una definizione ancora piu articolata di tale spiritualita la troviamo
in C. Vagaggini nel 1957 in 1/ senso teologico della liturgia. I’autore si chiede
come si possa parlare di diverse spiritualita all'interno del cattolicesimo.
Sicuramente, non si possono distinguere diversi fini nelle varie spiri-

" MARSILL, La «spiritualita liturgica» in clima di polemica, 346.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



586 TomMASO CATELLANI

tualita, perché il fine ¢ unico e comune a tutte e cioe: «l’avvicinamento
alla perfezione dell’essere cristiano nella grazia santificante e dell’agire
cristiano corrispondente nelle virtu cristiane, principalmente nella ca-
rita».'? La stessa cosa non si puo dire per i mezzi necessari per rag-
giungere tali obiettivi. Nelle diverse spiritualita cattoliche si possono
riscontrare alcuni mezzi comuni e necessari a tutte queste e mezzi spe-
ciali, particolari. Tuttavia, «a guardarci bene, si puo dire che 1 mezzi
per tendere alla perfezione cristiana sono per tutti gli stessi e necessari
se vengono formulati genericamente, e diventano invece mezzi specia-
li necessari ad alcuni ma non a tutti se quella formulazione generica
viene specificata e concretizzata»."” Percio, si puo dire che la differen-
za tra le spiritualita cattoliche sta nell’utilizzo concreto e particolare
dei mezzi comuni. Questo dipende dalla quantita e dalla frequenza,
dallo spirito con cui si attuano, dalle persone coinvolte, dall’orario del-
la giornata, dalla quantita di tempo, dalle preoccupazioni dominanti
e dal genere di lavoro."

Dunque, in cosa si differenzia la spiritualita liturgica dalle altre spiri-
tualita cattoliche? Essenzialmente «la spiritualita liturgica ¢ quella spiri-
tualita nella quale la concretizzazione specifica e il relativo ordinamento
sintetico proprio dei diversi elementi comuni a ogni spiritualita cattolica
come mezzi verso la perfezione cristiana, sono determinati dalla stes-
sa liturgia [...] vissuta da ognuno secondo le convenienze del proprio
stato»."”” La liturgia esercita un «predominio qualitativo» sui mezzi spi-
rituali, non necessariamente quantitativo. Cio avviene «quando anche
se, estensivamente parlando, le occupazioni non liturgiche costituiscono
la maggior parte delle occupazioni abituali di un uomo, tuttavia vengo-
no in modo tale sintonizzate alla mente della liturgia da essere vissute
in uno spirito di preparazione all’azione liturgica principalmente della
messa, o come derivazione da essa».'

L’autore individua, poi, essenzialmente tre caratteristiche principali
della spiritualita liturgica: I’aspetto comunitario che prevale rispetto a

12 C. VAGAGGINI, 1 senso teologico della liturgia, Paoline, Roma 1999°, 616.
13 Ibidem.

" Cfr. ibidem, 618.

5 Thidem, 624.

15 Ihidem, 626.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



SPIRITUALITA LITURGICA: STORIA DI UN TERMINE 587

quello individuale; la dimensione oggettiva che prevale su quella sog-
gettiva; 1l coinvolgimento dell'interezza dell'nomo nell’equilibrio di in-
telletto, volonta e affetto.

Nel rapportarsi con le altre spiritualita, quella liturgica gode di una
posizione del tutto speciale nel vissuto ecclesiale. «Lla Chiesa come ha la
sua preghiera ufficiale che ¢ preghiera a suo titolo speciale, pur ammet-
tendo e raccomandando altre forme di preghiera, cosi anche ha la sua
spiritualita ufficiale, che ¢ la sua spiritualita a titolo speciale, determina-
ta appunto da quella preghiera ufhiciale, pur ammettendo e raccoman-
dando altre forme di spiritualita».'” Si nota qui lo sviluppo del pensiero
di Beauduin riguardo alla spiritualita liturgica come /a spiritualita della
Chiesa, ora arricchita dall’aggettivo ufficiale.

Quasi in concomitanza, nel 1958 esce in Italia Liturgia e spiritualita
di G. M. Braso, gia pubblicato in lingua spagnola due anni prima.'® Per
l'autore, «la Chiesa come tale ha la sua spiritualita, la quale non ¢ una
spiritualita qualunque, e neppure la migliore di tutte, ma semplicemen-

17 Ibidem, 639.

'8 G.M. Braso, Liturgia y espiritualidad, Abadia de Montserrat, Montserrat 1956. Rico-
noscendo la spiritualita come «il modo particolare di concepire e di realizzare I'ide-
ale di vita cristiana» (thidem, 11), Bras6 afferma che possono esistere tante spiritualita
quanti sono 1 cristiani. Pero questi, sovente, si riconoscono in modalita e ideali comuni
che vanno a formare correnti spirituali. A volte, queste correnti possono portare alla
creazione di un sistema di spiritualita, quando, cioe, 1 metodi, gli strumenti e le conce-
zioni spirituali sono formalizzate e riconosciute da un gruppo di credenti e permesse
dalla Chiesa. Tuttavia, a ben vedere, queste forme di spiritualita, sia piu formalizzate
che meno, sono incomplete e, a volte, addirittura estreme, perché formatesi in reazio-
ne a un qualche bisogno particolare legato al tempo. In ogni caso, nessuna di queste
¢ necessaria, perché solo il Vangelo ¢ necessario (tbidem, 14-16). Secondo il nostro
autore, ogni spiritualita ha tre elementi portanti. I primi sono gli elementi dottrinali
che si identificano in quattro aggettivi: teocentrico, cristocentrico, ecclesiastico, sa-
cramentale. In secondo luogo, ogni spiritualita possiede dei mezzi morali che sono:
1 precetti che ruotano intorno al cardine del comando della carita, le virtu, 1 consigli
evangelici, la penitenza e la preghiera. Questi due primi elementi sono comuni a tutte
le spiritualita perché sono patrimonio della Chiesa, e fanno si che esse si possano dire
cattoliche. Il terzo elemento sono gli accidenti, «cioe le forme concrete sotto le quali st
possono mettere in pratica tutti questi mezzi morali di perfezione e si possono attuare
quelle note dottrinali» (tbidem, 17). Questi permettono di distinguere una spiritualita
da un’altra, ma di fatto sono di secondaria importanza.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



588 TomMASO CATELLANI

te [a spiritualita della Chiesa»." Questa ¢ da identificarsi con la spiri-
tualita liturgica. La sua peculiarita ¢ quella di «unificare tutta I'attivita
spirituale dellindividuo, conformandola e incorporandola all’azione
cultuale della Chiesa stessa».”” Di questa spiritualita vengono indicate
le caratteristiche che abbiamo gia evidenziato negli autori precedent,
come la sua oggettivita e il suo incentrarsi sul Mistero di Cristo celebra-
to e vissuto.

Risulta indicativa la concezione storica della spiritualita liturgica
di questo autore in quanto esemplare della visione storica propria del
Movimento liturgico. D1 fatto, Brasé offre una sintesi rappresentativa
di un orientamento alquanto diffuso tra 1 liturgisti dell’epoca. L’autore
divide i quasi duemila anni di storia della Chiesa in quattro periodi:*'
1) all’inizio della vita della Chiesa, st va formando subito la spiritualita
liturgica, cio¢ una profonda unita tra il culto celebrato dai cristiani e
la loro vita pratica, che trova nella liturgia la sua linfa vitale e morale.
Questo periodo ha il suo culmine in san Gregorio Magno. 2) In un
secondo periodo, la liturgia continua a progredire verso una bellezza e
una perfezione esteriore che, pero, cominciano a distaccarsi dall’ inte-
riorita del cristiano. Inizia, dunque, un periodo di decadenza della pieta
interiore. Il culmine di questo periodo si raggiunge nel XII e XIII seco-
lo. 3) Specialmente durante il Rinascimento, si assiste ad una profonda
decadenza della liturgia e della pieta privata, ormai divise in due realta
nettamente distinte. La prima risponde alle esigenze d’obbligo imposte
dalla gerarchia e si identifica in un culto esteriore. La seconda, invece,
ha bisogno di trovare molte altre modalita di espressione, fino ad arriva-
re alla Devotio moderna, di impostazione intimistica e individuale. 4) Nel
XIX e specialmente nel XX secolo si assiste a una rinascita della liturgia
a opera dei grandi monasteri (soprattutto benedettini) e, di conseguen-
za, anche della spiritualita liturgica.

9 G.M. Braso, Liturgia e spiritualita, Edizioni Liturgiche, Roma 1958, 21.
2 Ihidem, 24.
2 Cfr. ibidem, 43-74.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



SPIRITUALITA LITURGICA: STORIA DI UN TERMINE 589

Dopo Braso e dopo il Concilio, R. Falsini piuttosto che di spirituali-
ta, torna a parlare di pieta liturgica distinguendola dalla pieta privata.”
Queste si distinguono non sulla base dell’oggettivita e della soggettivita,
poiché questi «due aspetti sono essenziali e percio ¢ inesatto parlare di
pieta soggettiva e di pieta oggettiva, come ¢ avvenuto in passato».”* [’au-
tore propone altri tre criteri: teologico, giuridico e di efficacia. Per quanto
riguarda il primo, afferma che la «liturgia ¢ la pieta della Chiesa, in senso
proprio e vero, a titolo del tutto speciale», mentre la pieta privata ¢ «del
singolo in quanto agisce come membro della Chiesa».** Il secondo crite-
rio evidenzia che la liturgia ¢ determinata dalla giurisdizione ecclesiale,
in particolare dalla sede vaticana. La pieta privata, invece, non ¢ deter-
minata dalla Chiesa. Anche quando la Chiesa si muove per normarla o
promuoverla, non lo fa con la stessa solennita con cui si muove rispetto
alla liturgia. Il terzo criterio richiama la distinzione di efficacia di Pio XII:
ex opere operato ed ex opere operantis.

Del suo testo, sottolineiamo un altro dato interessante riguardo allo
studio della storia del rapporto tra le due pieta:

La distinzione tra pieta liturgica e pieta privata nei primi secoli della Chiesa, anzi
per tutto il primo millennio, non esisteva. Pero sarebbe in errore chi pensasse che
1 primi cristiani non conoscessero altra forma di preghiera che quella liturgica.

[...] Icristiani d’altra parte non hanno mai, proprio seguendo il Vangelo, esauri-
to la loro vita di pieta nella partecipazione alle assemblee liturgiche.”

Falsini, rispetto ad altri autori anteriori e contemporanei, propone una via
mediana. Egli cerca di spostare 1l rapporto sulla sola dimensione cultuale,
tralasciando il complicato panorama spirituale dell’epoca, che era meno
definito rispetto a oggi. Non si incammina nemmeno per la via dell’og-
gettivita o della soggettivita, pur non tralasciandola del tutto, perché se ne
riscontrano delle contaminazioni nei suoi tre criteri, che risultano comun-
que essere innovativi rispetto alle altre proposte del tempo. Ad ogni modo,
rispetto ad altre proposte — come, ad esempio, quelle di Vagaggini o di
Neunheuser che ora analizzeremo — la sua proposta rimane marginale.

22 Con il termine pieta Falsini intende Pinsieme degli atti esterni che spingono 'uomo
al rapporto con Dio.

2 R. FALSINI, Liturgia e pieta privata, «Rivista liturgica» 53 (1966/1) 79-98: 80.
* Ibidem, 81.
% Ihidem, 83.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



590 TomMASO CATELLANI

3. La spiritualita liturgica come disciplina teologica

Trail 1970 e 1l 1975, nell'insegnamento all'Istituto di spiritualita della Pon-

tificia Universita Gregoriana e all'Istituto di liturgia pastorale di Padova, B.

G. Neunheuser ha utilizzato la seguente definizione di spiritualita liturgica:
Spiritualita liturgica ¢ I'atteggiamento del cristiano che fonda la sua vita — tutta
la sua vita umana consapevolmente vissuta — sull’esercizio della liturgia, in modo
che questa diventi «culmen et fons» di tutta la sua azione (cfr. SC 10), affinché,
in definitiva, «mysterium paschale vivendo exprimatur». Possiamo descriverla
all'incirca cosi: «la spiritualita liturgica ¢ Pesercizio (per quanto possibile) per-
fetto della vita cristiana con il quale I'uomo, rigenerato nel battesimo, pieno del-
lo Spirito Santo ricevuto nella confermazione, partecipando alla celebrazione
dell’eucaristia, impronta tutta la sua vita di questi tre sacramenti, allo scopo di
crescere, nel quadro delle celebrazione ricorrenti nell’anno liturgico, di una pre-
ghiera continua — concretamente: la preghiera o liturgia delle ore — e delle attivita
della vita quotidiana, nella santificazione mediante la conformazione a Cristo
crocifisso e risorto, nella speranza dell’'ultimo compimento escatologico, a lode
della gloria di Dio».*

Rispetto alle definizioni precedenti, st nota uno spostamento di accenti.
L’autore non ¢ piu preoccupato di dover dimostrare che la liturgia ¢ fon-
te della spiritualita. Questo assunto ¢ ormai riconosciuto dai piu come
«un patrimonio originario della tradizione e addirittura un’evidenza».”’
Piuttosto, pone l'attenzione sulla partecipazione e, ancora di piu, sul
vivere il mistero pasquale di Cristo. Questo spostamento ¢ certamente
dovuto agli influssi che I'autore riceve da Odo Casel e dalla Costituzio-
ne conciliare Sacrosanctum Concilium.

A partire dalla definizione conciliare della liturgia come fonte e cul-
mine dell’azione della Chiesa, Neunheuser descrive la spiritualita litur-
gica come quella spiritualita che ha nella liturgia la sua fonte e il suo
vertice. Notiamo che questo ¢ inteso dall’autore in modo particolare dal
punto di vista della partecipazione alla liturgia. Il cristiano che vive la
spiritualita liturgica si impegna in una partecipazione assidua e signifi-
cativa ai misteri celebrati nella liturgia.?

% B. NEUNHEUSER, A.M. TRIACCA, Spiritualita litwrgica, in D. SARTORE, A.M. TRIACCA,
C. CIBIEN (a cura di), Liturgia, San Paolo, Cinisello Balsamo 2001, 1915-1936: 1915.

27 Ibidem.

% Cfr. tbidem, 1928: «Di qui deve scaturire tutta una vita, ordinata secondo il ritmo
delle celebrazioni liturgiche annuali, affinché il mistero pasquale si realizzi e venga

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



SPIRITUALITA LITURGICA: STORIA DI UN TERMINE 591

L’autore non tratta direttamente il rapporto tra la spiritualita litur-
gica e altre spiritualita. Non afferma che si tratti della spiritualita ufficia-
le della Chiesa. Dalla trattazione, pero, ci sembra di intendere che per
I’autore questa particolare spiritualita lasci il posto ad altre spiritualita
che possono vivere in modo differente I’esperienza liturgica.

Tra la fine degli anni ’60 e negli anni °70, S. Marsili ha insegnato
presso il Pontificio Istituto di Liturgia di Sant’Anselmo un corso intitola-
to Spiritualita liturgica. Le sue dispense confluirono poi nel volume 1 segni
del mistero di Cristo, pubblicato post mortem nel 1987.%

Nel testo, liturgia e spiritualita liturgica sono in un certo modo so-
vrapponibili. Questo ¢ possibile a partire dal principio affermante che
«la liturgia ¢ il modo, fondamentalmente stabilito da Cristo stesso e co-
mungque dipendente dalla rivelazione, col quale si trasmette agli uomini
la vita di Cristo e, con la vita, lo Spirito, secondo una particolare pro-
spettiva data dalla liturgia stessa e dalle forme (segni sacri) con le quali

espresso in maniera viva nella nostra vita (“ut mysterium paschale vivendo exprima-
tur”), cio¢ nella celebrazione viva di tutte le azioni liturgiche da eseguirsi via via e in
una corrispondente vita cristiana; il tutto in una genuina corrispondenza tra azione
simbolica esteriore e atteggiamento spirituale interiore (“ut mens nostra concordet
voci nostrae”). In questo senso possiamo descrivere circa cosi I’essenza della spiritua-
lita liturgica: essa ¢ quell’atteggiamento complessivo dell’'uomo spirituale con il quale
egli costruisce, nella fede, tutta la propria vita, umana e spirituale, sulla celebrazione
dei misteri di Cristo, nella partecipazione attiva alla liturgia della chiesa. [...] La spiri-
tualita liturgica, pertanto, pone accentuatamente al primo posto la celebrazione della
liturgia stessa; qui, e non (normalmente) altrove — per esempio nella meditazione pia
e silenziosa fatta dopo la liturgia (per quanto tale meditazione, collocata al suo posto
giusto, sia senz’altro importante) — noi veniamo inseriti nel mistero di Cristo, nell’a-
zione salvifica di lui in tutta la sua estensione e profondita, qui troviamo il Signore
nella realta suprema della sua presenza, anche se questa rimane nascosta sotto il velo
dei segni, nella fede. I’azione sacra celebrata in modo genuino, naturalmente, deve
prolungarsi in tutta una vita cristiana, la quale attinge il proprio orientamento decisivo
appunto dall’azione liturgica».

% Abbiamo notizia di almeno tre edizioni delle dispense di Marsili del suo corso di Spi-
riualita liturgica, nel 1968, nel 1970 e nel 1972. 11 curatore de I segni del mustero di Cristo,
Michele Alberta, afferma di aver utilizzato le dispense del 1970: S. MARSILI, Spiritualita
lturgica: appunti e note, Athenaeum Sancti Anselmi de Urbe, Roma 1970. Per approfon-
dire ulteriormente: G. PiccINNO, La spiritualita Liturgica negl scnitti dell’abate Salvatore Mar-
st O.8.B. Saggio di teologia sulla vita spirituale liturgica, Pontificio Ateneo Sant’Anselmo,
Napoli 2000; F. CALLE, Liturgia y espiritualidad en Salvatore Marsili, Pontificio Istituto di
Spiritualita Teresianum, Roma 2002.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



592 TomMasO CATELLANI

essa si esprime».” La liturgia ¢ dunque una «forma di spiritualita», ma
non deve essere intesa come una scuola di spiritualita tra le altre.
La Chiesa ammette ogni forma di spiritualita che in qualche modo si ispira
alla rivelazione; ma nessuna di queste forme ¢ propria o dichiarata propria
dalla Chiesa. Essa riconosce come «sua» spiritualita quella liturgica, in quan-

to ¢ quella ricevuta da Ciristo e dagli Apostoli non per via di dichiarazione,
ma per via di fatto.”

Per Marsili, la spiritualita liturgica ¢ indispensabile alla Chiesa e a ogni
forma di spiritualita. Essa ¢ il «fondamento della spiritualita cristiana»,
e il suo «fatto preliminare» determinato dalla liturgia battesimale senza
la quale, non puo esserci neanche il cristianesimo stesso.™

Le due caratteristiche fondamentali della spiritualita liturgica sono
la sua universalita, cio¢ I'essere «valida per tutti, in ogni tempo e in
ogni spazio», e I’essere «espressione di un dato oggettivo rivelato».™ La
spiritualita liturgica inoltre ¢ cristocentrica, pasquale, biblica, sacra-
mentale e ciclica.

E evidente Postilita di Marsili verso le altre scuole di spiritualita,
velatamente accusate di essere un surrogato della liturgia.** Allo stesso

30°S. MAarsILL, [ segni del mustero di Cristo. Teologia liturgica dei sacramenti, CLV-Edizioni
Liturgiche, Roma 1987, 505.

31 Ibidem, 505-506.
2 Ihidem, 507.

3 Ibidem, 509: «Le scuole di spiritualita sono particolari visioni del Vangelo, fondate
su un particolare psicologico, sia interiore che ambientale e culturale, e che quindi
corrisponde a situazioni particolari. Cosi, mentre le scuole di spiritualita tendono a
racchiudere in un determinato clima psicologico il fatto ossia la realta del Vangelo,
la spiritualita liturgica tende a ricondurre tutte le differenze psicologiche e storiche
all’unica realta della redenzione di Cristo, il quale ¢ venuto proprio perché gli uomini
potessero superare il tempo e lo spazio, le razze e le culture, e ritrovarsi nell’unita di
Cristo, Capo, principio ricapitolatore, che ha distrutto ogni divisione e ha portato tutti
all’unita».

3 Ibidem, 506: «Sul piano di riflessione storica, abbiamo visto che le cosiddette “scuole
di spiritualita”, nel senso moderno della parola, nascono sul finire del Medioevo, cio¢
al momento nel quale la liturgia, non essendo piu una forza viva, non riusciva a dare
elementi di vita spirituale. Furono soprattutto le correnti teologiche, a sfondo intellet-
tualistico (tomismo) o volontaristico (agostinismo-scotismo), quelle che diedero il con-
tenuto teologico alle scuole di spiritualita. Ma ¢ noto che quelle correnti teologiche, nel
considerare le stesse realta liturgiche, non le videro mai inserite profondamente nella

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



SPIRITUALITA LITURGICA: STORIA DI UN TERMINE 593

modo, ¢ accesa la polemica verso le devozioni e la pieta popolare. Que-
ste «sono sostituzioni, non abolizioni, della liturgia. [...] Non si possono
tenere in maniera esclusiva appunto perché non sono la liturgia».*

Nel 1977, O. M. Lang ha presentato una dispensa dal titolo Speri-
tualita liturgica ad uso degli studenti dell’Anselmianum. In questo testo, la
spiritualita liturgica, intesa come «la spiritualita “classica” della Chie-
sa»,’ ¢ definita come

la realizzazione autentica della vita cristiana (di una via quindi, che ¢ in Cristo),
fondata sui sacramenti dell’iniziazione cristiana, attualizzata nelle azioni sacre
della liturgia della chiesa, anzitutto nella partecipazione attiva, conscia e frut-
tuosa alla santa Eucaristia, ¢ avanzante e crescente nella testimonianza da dare

in e davanti al mondo profano, e di nuovo raccogliendosi ¢ compiendosi negli
atti liturgici nella speranza della ultima realizzazione escatologica.”

Essa «¢ il fondamento per tutte le forme di spiritualita cristiana»,” «¢
e dev’essere una totalita che esiste nel rapporto reciproco fra gli atti
fondamentali e la loro estensione nella vita cristiana».*

E interessante notare che, secondo Lang, la spiritualita liturgica ri-
guarda I'interezza della vita, per cui essa ¢ definita come la vita cristiana
autentica. Questo modo di concepire la spiritualita liturgica deriva dalla
sua concezione di spiritualita intesa come «la totalita della nostra vita
umano-cristiana sotto la guida dello Spirito di Dio, dello Spirito Santo,
con l'integrazione dell’'uomo nella sfera del sovrannaturale».*

vita spirituale della Chiesa, ma solo come oggetto di speculazione, nella quale 'ogget-
to era teologico, ma il metodo consisteva nell’inserirlo nelle categorie filosofiche. Cosi
avvenne che la liturgia, che forma per antonomasia “la tradizione” della Chiesa, la sua
“didascalia” per eccellenza, fu assorbita e cristallizzata nella speculazione teologica e
non fu pit in maniera diretta fonte di vita spirituale».

% Ibidem, 508.
3 O. LANG, Spiritualita liturgica. Questioni e problemi scelti di spiritualita liturgica. Manoscritto
ad uso prvato degli studentr, Pontificio Istituto Liturgico Anselmiano, Einsiedeln 1977, 49.

37 Ibidem, 54. Come abbiamo visto gia in altri, la spiritualita liturgica in Lang ha queste
caratteristiche: trinitaria, teocentrica, cristocentrica, pneumatica, ecclesiale, comuni-
taria, personale, oggettiva, sacramentale, verbale, simbolica, eucaristica, totale, esca-
tologica (cfr. thidem, 54-59).

38 Ibhidem, 61-62.

39 Ibidem, 98.

10 Thidem, 47.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



594 TomMASO CATELLANI

Nel 1980, al Congresso nazionale dell’Associazione Italiana di Spi-
ritualita, A. M. Triacca tiene una comunicazione sull’epistemologia
della spiritualita liturgica. Dall’articolo pubblicato si deduce piuttosto
nitidamente lo status quaestionis riguardo al nostro termine.*' Tre ele-
menti vogliamo sottolineare: 1) la questione della spiritualita liturgica
¢ tutt’altro che unificata e chiarificata. Ci sono diversita di approcci,
di tendenze e usi. Lo stesso Triacca, nel suo studio, cerca di comporre
alcune linee di riflessione senza voler esaurire un tema che, allora, era
ancora molto acceso. 2) Nella diversita di impostazioni sul tema, ci sono
riflessioni che Triacca definisce, diplomaticamente, inadeguate. L’au-
tore mette in luce alcune modalita di intendere la spiritualita liturgica
che hanno una natura, possiamo dire, alquanto divisiva e polemica.*
3) Oltre a verificare 'epistemologia del termine “spiritualita liturgica”
come vissuto cristiano, Triacca rileva I'esistenza di una spiritualita litur-
gica come disciplina scientifica. Oltre a lui, se ne occupano i gia citati
Neunheuser e Marsili, a cui si aggiunge Castellano Cervera. L’autore
non si addentra nel definire ’epistemologia di questa disciplina. Annota
semplicemente che anche questo lavoro dovrebbe essere fatto, segno che
ancora non esiste una chiarezza epistemologica riguardo ad essa.

Per quanto riguarda la realta della spiritualita liturgica, Triacca
pone tre domande a cui cerca di rispondere: An sit? Quid sit? Quomodo
sit? In primo luogo, si chiede se la spiritualita liturgica sia una realta
esistente oppure o se sia stata inventata a tavolino. La risposta, alquanto
lapidaria, evidenzia che ¢ dato per assodato che la spiritualita cristiana
abbia una dimensione liturgica.

In secondo luogo, si interroga riguardo alla sua natura. Essa ¢ es-
senzialmente sacramentale.

Si puo quindi asserire che il «quid» della spiritualita liturgica ¢ da ricercarsi
nell’essere battezzati in Cristo, in virtu dello Spirito Santo, e nutriti dal Corpo

1 Cfr. AM. TriaccA, Rilievi eritict in vista di una «epistemologiar della «spiritualita liturgicar,
in B. Cavarr, B. SEconpiN, T.P. Zecca, Spinitualita: fisionomia e compitt, LAS, Roma 1981,
115-128.

*# Triacca raggruppa queste in tre sezioni: a) la tendenza ad utilizzare la spirituali-
ta liturgica per sopprimere altre forme di spiritualita; b) la tendenza ad intendere la
spiritualita liturgica come mero mezzo spirituale tra tanti altri mezzi spirituali; c) la
tendenza a strumentalizzare la spiritualita liturgica al fine di elevare di grado una
determinata forma di spiritualita rispetto le altre meno liturgiche (cfr. ibidem, 118-119).

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



SPIRITUALITA LITURGICA: STORIA DI UN TERMINE 595

e dal sangue del medesimo Ciristo. Queste verita e realta, rinnovate periodi-
camente, devono essere vissute in una crescita fino all’eta matura in Ciristo,
in forza dello Spirito e mediante gli altri sacramenti che s’accompagnano al
vivere cristiano. In altri termini la spiritualita liturgica ¢ I’esercizio autentico
della vita cristiana come vita in Cristo sommo ed eterno sacerdote, in forza
dello Spirito.*

Pit avanti, 'autore evidenzia la forte dipendenza della definizione di
spiritualita liturgica da quella di liturgia. D1 quest’ultima evidenza che
«di per sé I'azione sacra per eccellenza, cioe¢ la celebrazione liturgica
non esaurisce la realta “liturgica” che ¢ piu estesa della realta “celebra-
zione”».** Quindi:
Si potrebbe dire che la definizione di liturgia porterebbe ad asserire che la
liturgia ¢ la spiritualita della Chiesa, indispensabile alla Chiesa. Al caso estre-
mo le definizioni di liturgia e di spiritualita liturgica risultano sovrapponibili,

interscambiabili. Cio non deve far meraviglia: si tratta della vita e della vitalita

del popolo di Dio.*

Troviamo qui espressa in modo esplicito una conclusione a cui in al-
tri autori si arriva in modo implicito. E comunque da tenere presente
che per Triacca, la liturgia non si riduce all’azione celebrativa, ma si
allarga fino a diventare una dimensione della vita cristiana, cio¢ come
partecipazione al Mistero di Ciristo. Il tema ¢ ripreso e riconfermato
dall’autore due anni piu tardi, in occasione della 39° Settimana di Studi
Liturgici a Parigi.
In altre parole, la storia, maestra di tutti 1 tempi, ci insegna che la spiritualita
della Chiesa di ieri e di oggl non puo avere le seguenti etichette: basiliana,
benedettina, domenicana, francescana, ignaziana, della “Devotio moderna”,
salesiana, orientale o occidentale, ecc. ma solo quella che ¢ propria della vitali-

ta della Chiesa, cioé la spiritualita liturgico-sacramentale a cui le altre denomi-
nazioni particolari devono loro esistenza e il loro significato.*

¥ Ibidem, 123.
 Thidem, 125.
5 Thidem.

5 AM. Triacca, La spiritualité liturgique est-elle possible? De la méthode a la vie, in A.M.
Triacca, A. Pistora (eds.), Liturgie, spiritualité, cultures, Conférences Saint-Serge, XXIX*
semaine d’études liturgiques, Paris, 29 juin — 2 juillet 1982, CLV-Edizioni Liturgiche,
Roma 1983, 317-339: 322 (traduzione propria). Cfr. anche A.M. Triacca, Dal rinno-
vamento alla spiritualita liturgica, in FIGLIE DELLA CHIESA (ed.), Liturgia: teri — oggi — sempre,
Atti del Convegno liturgico regionale ligure, 30 settembre — 1-2 ottobre 1991, nel

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



596 TomMASO CATELLANI

Citato da Triacca, J. Castellano Cervera nel 1985 in Liturgia e vita spiritua-
le, question scelte raccoglie ad uso degli studenti il suo insegnamento presso
il Zeresianum. Sara poi pubblicato in spagnolo diversi anni piu tardi.*’
Confermando quanto affermato da Triacca, Castellano Cervera
vede la spiritualita liturgica come una disciplina teologica. Essa fa parte
della disciplina liturgica, come ne fanno parte la teologia liturgica, la
storia liturgica e la pastorale liturgica. Suo compito specifico ¢ presen-
tare «la visione della liturgia come mistero da celebrare e da vivere nel
processo della vita cristiana a livello individuale, comunitario, sociale.
Essa, quindi, suppone ed integra i dati della teologia liturgica, della sto-
ria e della pastorale, ma vuole aggiungere anche il suo contributo senza
il quale non riuscirebbe la liturgia a raggiungere il suo scopo».* A ben
vedere, pero, la spiritualita liturgica appartiene anche alla teologia spi-
rituale.
Offre infatti la chiave per capire quali siano i fondamenti oggettivi, misterici,
della vita cristiana anche nei suoi vertici, propone i momenti celebrativi cul-
minanti della vita cristiana a livello personale e comunitario, presenta il luogo
dove la rivelazione biblica e la riflessione teologica sui misteri diventa “mistago-
gia”, comunicazione ed esperienza dei misteri; ed inoltre sviluppa la sensibilita
propria della teologia spirituale di portare questa esperienza liturgica ad una

continuita nella vita, ad un approfondimento nell’esperienza, ad una matura-
zione e crescita che va di pari passo con il processo della vita cristiana.*

Piu avant, specifica che questa disciplina non presenta una nuova spiri-
tualita o una nuova scuola di spiritualita. Piuttosto, essa vuole «esporre
semplicemente come la vita cristiana si nutre, matura, si esprime e si rea-
lizza pienamente attraverso la Liturgia della Chiesa. Percio, parlare di spi-

50° anniversario del “Dies Natalis” di Mons. Giacomo Moglia, Apostolato Liturgico,
Genova 1992, 57-86.

7 J. CASTELLANO CERVERA, Liturgia y vida espiritual. Teologia, celebracion, experiencia, Centre
de Pastoral Litargica, Barcellona 2006. Cfr. anche J. CASTELLANO CERVERA, Celebracion
ltirgica y existencia cristiana, «Revista de espiritualidad» 38 (1979) 49-69. Il pensiero
dell’autore ¢ contenuto per ampi tratti anche nel suo contributo per il manuale del
Pontifico Istituto Liturgico Anselmianum: J. CASTELLANO CERVERA, Liturgia e spiritualita,
in Pontiricio Istrruto LITURGICO (a cura di), Scentia Liturgica. Manuale di liturgica, 11
Luturgia_fondamentale, Piemme, Genova 1998, 63-82.

8 J. CASTELLANO CERVERA, Liturgia e vita spirttuale. Questioni scelte, Pontificia Facolta Teo-
logica Teresianum, Roma 1985, 2.

Y Ibidem.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



SPIRITUALITA LITURGICA: STORIA DI UN TERMINE 597

ritualita liturgica ¢ riferirsi alla spiritualita della Chiesa, al modo ordinario
e sublime di portare a compimento il disegno salvifico di Dio Padre su
ciascuno di noi, in Cristo e nella Chiesa, attraverso le azioni liturgiche».”

Questa disciplina ha una sua metodologia divisa in due passi: vivere
la liturgia e un avvio teorico. Per il primo passo si tratta di conoscere il
senso biblico e teologico dell’azione liturgica e viverla in pienezza di vita
teologale, per poi portare la grazia della liturgia nell’esistenza concreta,
personale, comunitaria e sociale. Il secondo passo, invece, affronta il tema
teorico del rapporto tra liturgia e spiritualita. In esso vengono studiati 1
grandi principi teologici della liturgia in chiave esistenziale e 1 temi piu
importanti della vita spirituale in dimensione liturgica, in particolare la
preghiera, I’ascesi, la mistica, la testimonianza e I'impegno. Si desume,
dunque, che la spiritualita liturgica piu che una disciplina ¢ una realta for-
mante che passa attraverso la celebrazione liturgica e lo studio di questa
in correlazione con la spiritualita.

In sintesi, per 'autore «l cuore della teologia e della spiritualita litur-
gica ¢ il mistero di Cristo reso attuale, commemorato, comunicato; miste-
ro che ¢ insieme la presenza e I’azione salvifica di Cristo nella sua potenza
di Kyrios glorioso e nella sua qualita di Pontefice».”!

4. Quiescenza e recupero della spiritualita hiturgica

Verso la fine del millennio, la riflessione sulla spiritualita liturgica sembra
essersi indebolita o affievolita. M. Augé, pubblicando una monografia sul-
la spiritualita liturgica, tenta di rinvigorire 1l dibattito e I’approfondimen-
to. Il cammino iniziato dal Concilio non ¢ ancora compiuto. Il libro vuo-
le «approfondire 1 principi informatori di una spiritualita liturgicamente
fondata» cio¢ di una «spiritualita liturgica».”® Secondo Augé, si puo «par-
lare non solo di spiritualita ¢ liturgia, ma anche di spiritualita lturgica, in-
tendendo con c10 non una scuola di spiritualita tra le altre ma piuttosto la
“spiritualita (propria) della Chiesa” o la “spiritualita cristiana”».”

50 Ibidem, 10.

>t Ibidem, 69.

2 M. AUGE, Spiritualita liturgica. Offrite i vostri corpi come sacrificio vivente santo e gradito a Dio,
San Paolo, Albano Laziale 1998, 6.

3 Ihidem, 82.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



598 TomMASO CATELLANI

Essa ¢ anzitutto una spiritualita oggettiva, in contrapposizione alla
spiritualita soggettiva.”* Cio non significa che nella spiritualita liturgica
sla assente la dimensione soggettiva, cosi come non ¢ assente la dimen-
slone oggettiva nelle spiritualita soggettive. In particolare, la spiritualita
liturgica vuole che le realta del Mistero di Cristo presentate nel culto
slano assunte e soggettivate dal cristiano. Il dato oggettivo diventa espe-
rienza soggettiva. La spiritualita liturgica ¢ intesa come la spiritualita
della Chiesa.”

Sostanzialmente assimilabile all'impostazione di Augé ¢ quella di
G. Novella, che in un articolo del 1997 definisce la spiritualita liturgica
come «l’esercizio autentico della vita cristiana come vita in Cristo, che
ha la sua radice, il suo alimento e culmine nella liturgia della chiesa».’®

A quarant’anni dall’emanazione della Sacrosanctum Concilium, nel
2003, Giovanni Paolo 11 scrive Spiritus et sponsa. Questo documento con-
tiene I'unica significativa menzione del termine “spiritualita liturgica”.
Oltre a lui, solo Paolo VI ha utilizzato questo termine, in modo meno
preciso, durante un discorso incoraggiando alla «genuina spiritualita
liturgica ed eucaristica».”” E chiaro che qui papa Montini non aveva in
mente di determinare cosa fosse tale realta, ma voleva promuovere la
partecipazione del popolo alla liturgia in modo propositivo e devoto.
Piu significativa ¢ la citazione di Giovanni Paolo II che invita a sviluppa-

> Cfr. ibidem, 82-83.

% [bidem, 87: «Una tale spiritualita non pud non essere eminentemente ecclesiale, anzi
essa non ¢ solo spiritualita ecclesiale per eccellenza, ma /la spiritualita (propria) della
Chiesa. Le diverse forme di vita spirituale o scuole di spiritualita sono riconosciute dal-
la Chiesa, e quindi legittime, in quanto si ispirano all’unica rivelazione divina. Ebbene,
la liturgia ci si presenta come vera “tradizione”, ossia trasmissione del mistero salvifico
di Cristo attraverso il rito sacramentale. La spiritualita liturgica ¢ quindi la spiritualita
della Chiesa, perché ¢ la spiritualita di coloro che nella Chiesa vivono intensamente la
vita cristiana da essa ricevuta al fonte battesimale e nutrita e sviluppata nella parteci-
pazione alle altre azioni sacramentali. La santificazione avviene certamente secondo
un processo individuale e si realizza quindi nell'individuo; ma essa non sarebbe una
realta specificatamente cristiana se non avvenisse nella Chiesa e per la Chiesa».

% G. NOVELLA, Integrazione tra liturgia e spiritualita: problemi e proposte, «Credere Oggi» 98
(1997/2) 70-80: 75.

7 Paoro VI, Discorso alle rappresenianti dell’«Opera impiegate» (20 marzo 1965), in Inse-
gnamenti di Paolo VI, III (1965), Tipografia Poliglotta Vaticana, Citta del Vaticano
1966, 885.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



SPIRITUALITA LITURGICA: STORIA DI UN TERMINE 599

re «una “spiritualita liturgica”, che faccia prendere coscienza di Cristo
come primo “liturgo”, che non cessa di agire nella Chiesa e nel mondo
in forza del Mistero pasquale continuamente celebrato, e associa a sé la
Chiesa, a lode del Padre, nell’unita dello Spirito Santo».’® Anche in que-
sto caso, ¢ chiaro, che il papa non vuole identificare una realta propria e
particolare e neppure ne delinea le caratteristiche. Ad ogni modo, per il
pontefice ¢ chiaro lo scopo di questa spiritualita che ¢ quello di ritrovare
la consapevolezza della centralita di Cristo, che continua a operare il
Mistero pasquale.

Pochi anni dopo, M. Paternoster riprende il tema della spiritua-
lita liturgica con una monografia. In piu occasioni, 'autore si ritrova
critico verso le scuole di spiritualita in generale e, in particolare, verso
quella francescana e quella carmelitana. Con la prima, «la celebrazio-
ne liturgica inizia a perdere la sua tradizionale importanza come fonte
di spiritualita». La seconda ¢ “colpevole” di aver prodotto «il modello
compiuto dell'irruzione dello psicologismo nel campo della spiritualita, in
netta contrapposizione all’oggettivismo dell’esperienza monastico-litur-
gica».”? L’autore non nasconde una visione negativa anche nei confronti
della vita devozionale, vista come una specie di sostituto della spirituali-
ta liturgica quando questa entra in crisi.”

Per Paternoster, la spiritualita liturgica ¢ da intendere come

una concezione della vita cristiana fondata sulla celebrazione del mistero pa-
squale di Cristo e vissuta come un’esperienza di fede che induce a considerare
tale celebrazione come il culmine verso cui tende I’azione pastorale della Chie-

sa e coma la fonte da cui promana la sua virtu. Percio, alla luce della liturgia,
la spiritualita cristiana si configura come un preciso impegno a esprimere nella

% G1ovanNI Paoro 11, Lettera aposiolica Spiritus et sponsa nel quarantesimo anniversario della
costituzione Sacrosanctum Concilium sulla Sacra Liturgia (4 dicembre 2003), in Insegnamenty
di Giovanni Paolo II, XXVI1/2 (2003), LEV, Citta del Vaticano 2005, n. 16.

% M. PATERNOSTER, Liturgia ¢ Spiritualita cristiana, EDB, Bologna 2005, 33.

0 Cfr. tbidem, 74-75: «La frattura tra la vita spirituale e la pratica rituale, che ha ca-
ratterizzato soprattutto gli ultimi secoli della storia della Chiesa e che ha danneggiato
ambedue queste realta, non ¢ dipesa né solo dal fatto che la liturgia non fu in grado di
svolgere le sue funzioni di culmine e di fonte della spiritualita cristiana né solo dal fatto
che I'atteggiamento dei credenti fosse contrario a riconoscere alla liturgia una simile
prerogativa. E molto pit ragionevole pensare che da una parte e dall’altra ci fossero
delle controindicazioni dovute a una concezione ritualistica della liturgia e/o a una
concezione devozionistica della spiritualita cristiana».

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



600 TomMasO CATELLANI

vita di ogni giorno I’esperienza salvifica del mistero pasquale di Cristo: «Myste-
rium paschale vivendo exprimatur».”!

Come si puo notare, questa definizione non ¢ molto diversa da al-
tre che abbiamo gia esaminato, come quelle di Triacca o di Augé.
L’autore, pero, cerca di sottolineare soprattutto I’accento mistagogico
di questa spiritualita:

Per rendere possibile la conoscenza mistica o spirituale del mistero pasquale di
Cristo, prerogativa essenziale della liturgia cristiana, la celebrazione liturgica
deve essere proposta e vissuta come un’esperienza mistagogica. |...] In questa
prospettiva, bisogna ricominciare a ripensare la spiritualita cristiana come
un progetto di santita fondato sulla celebrazione sacramentale del mistero pa-
squale di Cristo che riassume quanto di meglio e di piu profondo ci sia nelle
catechest mistagogiche dei padri della Chiesa. Come la parola di Dio cresce
leggendola, perché induce nei lettori una conoscenza sempre piu profonda
del mistero di Dio, cosi le celebrazioni sacramentali, mediante 1 loro riti li-
turgici, sono in grado di assicurare un’esperienza veramente interiore di tale
mistero. Se la spiritualita cristiana consiste nel determinare una profonda
unione con Cristo, non ¢’¢ dubbio che cio puo realizzarsi compiutamente
solo immergendosi nel mistero pasquale di Cristo come ¢ assicurato da ogni
celebrazione liturgica. Percio, ogni progetto di vita cristiana puo configurarsi
come una vera esperienza spirituale solamente se si fonda sulla comprensione
spirituale della parola di Dio e sulla celebrazione sacramentale del mustero pasquale di
Cristo riproposto ai fedeli a livello concreto ed esistenziale dai riti liturgict

della comunita cristiana."?

La particolarita del progetto proposto da Paternoster ¢ il concepire la
dimensione mistagogica come propriamente parte della liturgia. Cioe,
la liturgia ¢ mistagogica in quanto apre alla comprensione del Mistero
di Cristo. E assente, invece, una mistagogia esterna alla liturgia, cioé
una spiegazione dei misteri che si celebrano.

Nel 2008, A. Donghi utilizza in modo molto libero il termine
“spiritualita liturgica”. Senza volerne definire il concetto, usa I’agget-
tivo liturgica come specificazione della spiritualita cristiana. Per I’au-
tore, infatti,

La spiritualita ¢ per definizione il modo storico per apprendere e interio-

rizzare 1l messaggio evangelico trasmesso ¢ testimoniato dalla Chiesa, che
continua ad annunciare agli uomini la storia della salvezza. Segno ¢ luogo del

51 Ibidem, 14.
2 Ihidem, 59-61.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



SPIRITUALITA LITURGICA: STORIA DI UN TERMINE 601

darsi di questa salvezza sono 1 sacramenti che rappresentano la realta storica
che il Signore si ¢ scelto per salvare gli uomini.”

Inoltre,

La celebrazione liturgica rappresenta il luogo ideale per una vera esperienza
spirituale, nella prospettiva del Vaticano II (cfr. SC 10), poiché vi attua sacra-
mentalmente, nella creativita dello Spirito Santo, la viva relazione tra Dio e
I'uomo e tra 'uomo e I'uomo, perché ogni umana creatura possa maturare in
verita secondo il progetto del Padre.®*

In realta, pitu che una spiritualita liturgica quella che viene tratteggiata
da Donghi sembra una spiritualita sacramentale, in cui hanno grande
importanza il battesimo e 'eucaristia. Non a caso, la spiritualita liturgi-
ca viene definita eucaristica ed ecclesiale.”

Anche per Donghi, la spiritualita liturgica ¢ un valore da rimettere
al centro del contesto ecclesiale attuale per combattere alcune derive in
cui rischia di perderst la spiritualita, come

il soggettivismo, il primato dell'io autosuficiente, la manipolazione collettiva,
la perdita della liberta interiore, lo psicologismo, esasperata ricerca del benes-
sere, le fragilita psicologiche, la perdita del senso di appartenenza, le chiusure

esistenziali, la paura di fronte alle responsabilita, la fuga dalla storia quotidia-

na, il rifiuto del fecondo rapporto con gli avvenimenti del quotidiano.®

Molto differente ¢ I'approccio di M. Gallo che, nel 2021, pubblica un bre-
ve libro con intento divulgativo, ma non privo di fondamenti e proposte
scientifiche notevoli. Di fatto, I'autore abbandona la dicitura “spiritualita
liturgica”, ritenuta un tentativo di riavvicinare le due realta che, seppur
legittimo, «non risulta da solo risolutivo o sufficiente».”” 1l testo cerca di
andare oltre a molte concezioni che abbiamo ritrovato in altri autori.
Innanzitutto, sono da evidenziare quattro passaggi preliminari af-
finché la spiritualita e la liturgia possano avere un rapporto fruttuoso: 1)
«Ogni esperienza spirituale ha un rapporto essenziale con il rito litur-

% A. DonaGHl, Alla tua luce vediamo la luce. Lesperienza spirituale cristiana vive del mistero della
celebrazione liturgica, LEV, Citta del Vaticano 2008, 31.

5 Ibidem, 69.
% Cfr. ibidem, 127-151.
% Ihidem, 5.

5 M. GaLLO, La danza di ve Davide. Liturgia ¢ spiritualita, Messaggero di Sant’Antonio,
Padova 2021, 5.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



602 TomMASO CATELLANI

gico». 2) «Tanto piu la riforma liturgica funziona, tanto piu 1l rito sara
fonte» di spiritualita. 3) «Se la ritualita non sa essere fontale, la spiritua-
lita cerca altrove». 4) «Anche una liturgia ottimale non farebbe cessare
altre mediazioni».®®
Riguardo ad una certa distinzione di epoche di fioritura e deca-
denza della spiritualita liturgica — come, ad esempio, abbiamo eviden-
ziato in Bras6 — Gallo afferma:
In un certo senso, quando chi fa ricerca ha cura di verificare la cosa, emerge
che un certo legame in ogni esperienza spirituale significativa, a volte piuttosto
lontano, con la celebrazione del mistero pasquale non ha mai del tutto smesso di
esistere e di funzionare. L'interazione tra liturgia e vita spirituale ¢, cio¢, molto

pitu complessa di quanto appaia. Potremmo dire che non vi ¢ un’eta dell’oro della
spiritualita liturgica a cui tornare, né un lungo inverno da abbandonare.*

In questo modo, I’autore puo recuperare la dimensione liturgica come
realta propria della Chiesa e di ogni spiritualita. Seguendo Sacrosanctum
Concilium, la liturgia ¢ la fonte primaria e, in quanto tale, ha una pre-
minenza da vivere. Essa si esprime nell’essere scuola di preghiera e di
vita cristiana, dono della grazia divina, invito a compiere il cammino
di cristiani.

Anche Gallo riconosce nella liturgia una dimensione oggettiva.
Questa, pero, non ¢ identificata primariamente con il Mistero di Cristo
che si presenta nella liturgia, ma con il corpo che celebra. «Il corpo ¢
il luogo dove avviene I'incontro, senza necessita di postulare un ambito
invisibile, interiore, in cui tutto cio che ¢ autentico si compirebbe. Il
corporeo coinvolto nella liturgia ¢ personale/biografico, comunitario e
mistico insieme, senza dualismi tra interiore ed esteriore».”

5. Uno sguardo al di fuor: dell’ltalia

Per concludere questa sezione e avere un quadro di riferimento piu
ampio, possiamo dare un rapido sguardo ad alcuni studi esteri recenti.

In primo luogo, prendiamo in considerazione il mondo spagnolo
con lo studio di P. Farnés. Scrivendo alla fine del millennio, 'autore di-
mostra di avere uno sguardo complessivo sulla vicenda della spiritualita

8 Ibidem, 26-27.
9 Ibidem, 29.
0 Ibidem, 34.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



SPIRITUALITA LITURGICA: STORIA DI UN TERMINE 603

liturgica, che definisce una «categoria moderna»,’”’ mettendo in eviden-
za anche le criticita emerse durante gli anni di dibattito. Ad esempio,
nella disamina storica si esprime in modo sfumato, ammettendo ampie
zone grige nella storia della spiritualita e della liturgia che non ¢ possi-
bile verificare fino in fondo.

Per quanto riguarda il nostro termine nello specifico, in un primo
momento, domandandosi se «si possa parlare di una spintualita liturgica
differenziata dalla spiritualita semplicemente cristiana»’ arriva a dare
una risposta affermativa, accogliendo la classica distinzione di Pio XII
tra pieta oggettiva e pieta soggettiva. Cio equivale al tentativo di egua-
gliare tale spiritualita ad altre spiritualita, come quella francescana o
gesuita. Tuttavia, poco piu avanti, afferma che la spiritualita liturgica «e
alla base di tutte le spiritualita e si situa in un piano distinto; ¢ uno stru-
mento o mezzo necessario a tutta la spiritualita cristiana, non uno dei
metodi opzionali per vivere il messaggio spirituale di Gesu».”™

In particolare,

Si puo parlare di spiritualita liturgica come dell’insieme delle disposizioni in-
teriori con le quali il fedele che partecipa alle azioni liturgiche aderisce all’a-
zione divine perché questa fruttifichi — e fruttifichi abbondantemente — nella
sua interiorita. Se questo ¢ vero, la spiritualita liturgica ha come tre momenti:

a) la celebrazione, b) la preparazione alla stessa e c¢) il ricordo o I’esperienza
posteriore del mistero celebrato.”

Nella stessa linea, possiamo considerare il numero 323 di Phase, dedi-
cato alla spiritualita liturgica. Aprendo il fascicolo con il suo editoriale,
J-A. Goni parla della spiritualita liturgica come di spiritualita propria
della Chiesa e aggiunge:

Possiamo dire che la liturgia ¢ fonte di unita dentro la molteplicita delle spiri-
tualita della Chiesa. E parafrasando san Paolo, non dobbiamo dire che io sono

' P. FARNES, Espiritualidad litingica, «Scripta Theologica» 29 (1997/1) 75-108: 77. Tra-

duzione propria.
72 Ibidem, 91.
73 Ibidem, 93.
" Ibidem, 98.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



604 TomMasO CATELLANI

di san Benedetto, io sono di san Francesco, 1o sono di sant’Ignazio... ma io
sono della liturgia, che attualizza il mistero pasquale di Cristo.”

Anche se non ne fa esplicito riferimento, si nota I'influenza della defini-
zione di Neunheuser nell’articolo di M. A. Haller, uno dei piu recenti
sul tema:

Spiritualita liturgica significa “vita nello Spirito”. Non indica primariamente lo
sforzo dell'uomo, ma piuttosto la vita divina che ci ¢ comunicata attraverso la litur-
gia — come affermava San Paolo VI. La risposta del credente ¢ sempre un’a-
zione seconda in relazione a un Dio che ci “primerea” — applicando il neologi-
smo di Papa Francesco — e che, concretamente, ci “primerea” nel sacramento
fondativo dell’esistenza cristiana, vale a dire il Battesimo, per renderci figli nel
Figlio e poi continua a “primerearci” attraverso tutta la vita sacramentale.”

In ambito anglofono, J.A. Zimmerman propone un utilizzo piu libero
del termine, anche se il punto di arrivo ¢ simile a quelli gia incontrati.
Ormai alla conclusione del suo studio, ’autrice scrive

A questo punto del nostro studio se consideriamo “spiritualita liturgica”, la fra-
se puo apparire ridondante. “Spiritualita” implica un modo di vivere. Abbiamo
visto che anche “liturgia” implica un modo di vivere. Se dobbiamo concepire la
liturgia in questo modo olistico ¢ attinente alla vita reale, diveniamo consape-
voli che ¢ impossibile vivere come cristiani ¢ non vivere liturgicamente perché il
nostro vivere ha la sua ragion d’essere nel rendere 11 Mistero Pasquale presente.
Anche la liturgia realizza questo. [...] Dato questo punto di vista, quando ci
riferiamo alla “spiritualita” come un modo di vivere intendiamo anche “litur-
gia”. La celebrazione della liturgia oggettiva la realta battesimale di not stesst
come Corpo di Cristo e il significato duraturo dell’evento di Gesu ¢ trasmesso
dalla tradizione per mezzo del nostro vivere il Mistero Pasquale. Essere cristia-
no significa vivere una spiritualita liturgica perché ¢ cosi che ci definiamo. La
spiritualita liturgica appartiene a noi come a cristiani, ¢ il modo comune della
vita che condividiamo.”’

Nel mondo francofono, O.-M. Sarr propone una spiritualita liturgica a
partire dalla super populum della Quaresima. Per I’autore, «[’ultimo “atto”
del sacerdote prima di inviare 1 fedeli in missione e missa est» ¢ «una

» J.A. Goru, Editorial: Espiritualidad litiirgica y otras espiritualidades, «Phase» 54 (2014) 459-
460: 459. Traduzione propria.

* MLA. HALLER, La espiritualidad litingica. Aportes para su comprension desde el magisterio
ltingico del Papa Francisco, «Ecclesia Orans» 41 (2024) 13-45: 44. Traduzione propria.

77 J.A. ZIMMERMAN, Liturgy as Living Fatih. A Liturgical Spirituality, Associated University
Presses, Scranton-London-Toronto 1993, 129. Traduzione propria.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



SPIRITUALITA LITURGICA: STORIA DI UN TERMINE 605

fonte di spiritualita liturgica, per aiutare “la vita cristiana a progredire
di giorno in giorno tra i fedeli” (SC 1)».7® Nel testo non troviamo cosa
egli intenda per spiritualita liturgica ed ¢ un termine che utilizza rara-
mente. Si puo intuire che essa sia quella realta che si realizza quando la
liturgia incide anche al di fuori del momento liturgico. Si tratta dunque
di una modalita molto generica per dire che la liturgia ha valenza nella
vita spirituale.

Meno recentemente, per J. Polfliet la spiritualita liturgica «cerca di
radicare la vita dei credenti in un’autentica esperienza della liturgia, in
modo che tutta la loro vita diventi una pratica del mistero pasquale».”™
Oltre alla centralita del Mistero pasquale, 'autore evidenzia le carat-
teristiche principali della spiritualita liturgica, dimensioni che ritrova
specialmente in Vagaggini: dimensione trinitaria, carattere comunita-
rio, dimensione biblica, carattere escatologico, mediazione simbolica e
carattere oggettivo.*

III. VALUTAZIONE DEL TERMINE SPIRITUALITA LITURGICA

A conclusione di questo articolo, offriamo una valutazione del termine
spiritualita liturgica che emerge dallo studio storico. Suddividiamo le con-
clusioni in tre parti. La prima valutera e sintetizzera il percorso storico
in se stesso. La seconda parte esaminera la concezione storica sviluppata
dai teologi sopra citati. In terzo luogo, si prendera in esame la questione
del rapporto tra la spiritualita liturgica e le altre forme di spiritualita.

1. 11 processo storico

Si puo costruire come una sintesi valutativa del percorso storico che ha
portato alla formazione del nostro termine. Esso nasce all'inizio del XX
secolo, non tanto per designare una realta a sé¢ stante, ma per porta-

8 O.-M. SARR, Benedic, Domine. La spiritualité liturgique @ partir d’une super populum
du Caréme, in J.M. CORDEIRO, J.A. GOXI, PA. MURONI (a cura di), «Mustagogus nobis, ad
docendum Christi Mysterian. Mascellanea sul mustero del culto cristiano in onore del Prof. Juan Javier
Flores Arcas, OSB, Studia Anselmiana, Roma 2022, 289-381: 290. Traduzione propria.

7 J. POLFUIET, A la recherche d’une spiritualité de la célébration liturgique, in J. LAMBERTS (ed.),
HArs celebrand’. The art to celebrate te liturgy. L'art de célébrer la liturgie, Peeters, Lovanio 2002,
129-141: 129-130. Traduzione propria.

80 Ctr. thidem, 131-133. Sono caratteristiche tipiche degli anni *70 e *80.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



606 TomMASO CATELLANI

re una nuova attenzione riguardo al rapporto tra liturgia e spiritualita,
rapporto che si era notevolmente affievolito dal punto di vista teologico
nei secoli precedenti. Sembra che esso serva per indicare che la liturgia
¢ fonte di spiritualita. Dunque, puo essere utilizzato in tutti quegli am-
biti in cui si realizza questa realta.

Ben presto, 1l termine inizia ad acquisire una connotazione piu pre-
cisa, fino a giungere ad alcune definizioni. I il tentativo di designare
una nuova realta. In questi anni, prima del Concilio, chi tenta questo
processo ha un forte accento polemico nei confronti della vita di de-
vozione, della pieta popolare e delle scuole di spiritualita, accusate — a
volte esplicitamente, altre implicitamente — di aver reso la liturgia in-
significante per la vita spirituale del cristiano. Dunque, il processo di
formalizzazione della spinitualita hiturgica si pone in contrapposizione a
queste realta. In alcuni autori sembra essere presente il tentativo di so-
stituire la “vecchia” spiritualita con quella nuova liturgica.

Le caratteristiche emergenti della spiritualita liturgica in questo pe-
riodo sono principalmente: a) il suo carattere oggettivo, in contrasto con
la soggettivita delle altre spiritualita; b) la centralita della partecipazione
al Mistero di Cristo nella liturgia e nella vita del cristiano; c) il suo ca-
rattere ecclesiale, derivante dall’'ufficialita della liturgia che rende questa
spiritualita la spiritualita della Chiesa.

Dopo il Concilio, specialmente tra gli anni *70 e ’80, la spiritualita
liturgica si ¢ andata definendo come una disciplina teologica a sé stante,
dipendente dalla liturgia, ma anche dalla spiritualita. Il clima mutato non
presenta 1 toni polemici preconciliari, anche se non sparisce il contrasto
verso le pratiche di devozione e le altre spiritualita. Si tenta di non enfatiz-
zare e assolutizzare le caratteristiche di questa realta. Viene riconosciuta
non solo I'oggettivita ma anche la dimensione soggettiva della liturgia.

Forse anche per questa maggiore flessibilita — e un po’ a sorpresa —
verso la fine del millennio il termine tende a perdere di interesse. Con
I'inizio del XXI secolo si riscontrano tre approcci differenti. Una prima
tendenza ripropone la spiritualita liturgica come una realta determi-
nata e con specifiche caratteristiche, come abbiamo visto, ad esempio,
in Paternoster. Una seconda tendenza utilizza il termine come un con-
tenitore generico in cul inserire 1 vari temi che legano la spiritualita e
la liturgia. La terza tendenza inizia ad abbandonare esplicitamente il
termine spuritualita liturgica (Gallo).

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



SPIRITUALITA LITURGICA: STORIA DI UN TERMINE 607

In questa rassegna storica, dobbiamo evidenziare un dato impor-
tante. La terminologia relativa alla spiritualita liturgica ¢ utilizzata
prevalentemente in ambito liturgico. Fanno eccezione solo Castellano
Cervera e il Pontificio Istituto di Spiritualita Zeresianum, che ripropone
per ’Anno Accademico 2025/2026 un corso di spiritualita liturgica.”

Alla luce di questa sintesi, possiamo affermare che il problema ini-
ziale che ha mosso verso la formulazione di questa terminologia ora
non ¢ piu attuale. Ormai nessuno mette piu in discussione che la liturgia
sia una fonte importante della spiritualita cristiana. La questione ora si
¢ spostata sulla modalita di questo rapporto.

2. La concezione della storia e gl accent polemict

Fino alla fine del XX secolo, la tendenza predominante nello studio
della storia del rapporto tra liturgia e spiritualita ¢ quella illustrata da
Braso. Questa tendenza risulta piuttosto “ingenua”, con alcuni proble-
mi generali che ne compromettono la fondatezza.

Innanzitutto, la suddivisione in macro-periodi risulta alquanto ge-
nerica. Dividere due millenni di storia in sole quattro sezioni ¢ troppo
poco per non cadere in semplificazioni e riduzionismi.

In secondo luogo, sembra esserci un’eccessiva idealizzazione del
primo periodo, identificato come I'eta dell’oro, senza difetti nella teoria
e nella pratica. Questa idealizzazione, operata in larga misura dal Movi-
mento liturgico, non tiene conto delle fatiche e det difetti che dobbiamo
supporre fossero presenti nella vita ecclesiale del tempo. Come fa notare
R. F Taft — con una trattazione ricca di esempi di Padri della Chiesa
grandemente delust dalla poverta delle proprie liturgie — non ci fu «nes-
sun’“eta dell’oro” della liturgia patristica, tranne che nei nostri sogni».*

Infine, 'ultimo periodo di rinascita ¢ direttamente collegato al pri-
mo, facendo intendere che il Movimento liturgico sara in grado di ope-
rare un ritorno a quella purezza dei primi tempi. A quasi settant’anni
dalla pubblicazione del libro di Braso, possiamo dire che questo ritorno
non si ¢ ancora realizzato. Inoltre, cosa piu importante, ci sembra che

811 corso ¢ diretto dal prof. Valéry Bitar. Tra le sue fonti figurano Castellano Cervera,
Augé e Paternoster. Cfr. V. BITar, Una “liturgia epifanica™ per la vita del mondo, «Teresia-
num» 71 (2020/1) 191-198.

8 R.E Tarr, A partire dalla litwrgia, Lipa, Roma 2004, 31.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



608 TomMASO CATELLANI

questo tipo di operazione sia in un certo senso illegittima. Bras6 mette
a confronto due realta liturgiche e spirituali ormai molto mutate. La
storia che la liturgia ha vissuto I’ha distanziata dalla forma dei primi se-
coli. Anche se rimane intatto il nucleo e il senso essenziale del culto, con
le sue categorie essenziali, il modo di celebrare e il suo contesto hanno
subito una trasformazione innegabile da cui non si puo prescindere.
Inoltre, la liturgia stessa che Bras6 mette a fianco di quella “primordia-
le” ¢ legata essenzialmente all’esperienza benedettina. Infine, anche I’e-
sperienza spirituale dell'uomo si ¢ andata modificando, poiché ¢ mutato
il contesto sociale e culturale. La spiritualita stessa ha vissuto una storia
che non si puo eludere cercando di tornare a una purezza originaria.
Non mancano, tuttavia, alcune voci fuori dal coro, come quella di
Castellano Cervera che, gia nel 1992, affermava:
Personalmente penso che si tratta di una storia che deve essere riscritta comple-
tamente, nella quale ci sono da fare troppe distinzionti, si devono sfatare troppi
luoghi comuni che non reggono davanti a studi monografici sul tema a livello
di epoche, di autori, di scuole di spiritualita. La serieta scientifica in questo
campo ormai deve essere di rigore e le grandi cavalcate su secoli di storia con
giudizi sommari sul rapporto fra liturgia e vita spirituale sono da prendersi con
molta cautela sia per quanto riguarda ’epoca primitiva, sia per il medioevo, sia
finalmente per la spiritualita postridentina, liquidata troppo superficialmente
come antiliturgica.”

S1 puo notare anche quella di Vagaggini, che mette in guardia dall’evi-
denziare un’eta dell’oro, dicendo che «bisogna evitare di voler ad ogni
costo trovare nella antichita tutto cio che gli odierni liturgici (poniamo,
Guéranger, Herwegen, Casel) dicono della spiritualita liturgica».®* Que-
sta attenzione sollevata dall’autore sembra, pero, rimasta inascoltata e
la macro suddivisione della storia in quattro periodi ¢ la visione storica
che va per la maggiore, almeno fino alla fine del secolo passato.* Negli

8 J. CASTELLANO CEERVERA, Liturgia e spiritualita: un binomio e un problema, «Rivista di Pa-
storale Liturgica» 173 (1992/4) 16-24: 19.

8 C. VAGAGGINI, Liturgia e storia della spiritualita: un campo di indagine, in CENTRO DI AZIONE Li-
TURGICA (ed.), Introduzione agli studi liturgict, Edizioni Liturgiche, Roma 1962, 225-267: 234.

% "Tra i numerosi esempi gia citati, aggiungiamo anche R. BARILE, Zeri ¢ oggi. Un rapporto
non_facile tra spiritualita e liturgia, «Rivista di Pastorale Liturgica» 173 (1992/4) 32-39; E.
DEKKERS, Liturgie et vie spirituelle aux premuer siécles, «La Maison-Dieu» 69 (1962/1) 29-38,
S. MARSILL, I segni del mistero di Cristo, 463-503.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



SPIRITUALITA LITURGICA: STORIA DI UN TERMINE 609

ultimi vent’anni, 1 dubbi riguardo a questa suddivisione sono aumentati,
mentre si ¢ riscontrata la necessita di condurre studi piu approfonditi
che permettano di avere una visione piu approfondita e globale.®

La visione storica ¢ stata spesso accompagnata da un accento ten-
denzialmente polemico e contrastante nei confronti delle altre spiritua-
lita e della vita devozionale. Queste sono accusate di aver preso il posto
dell’originaria spiritualita liturgica, ora scomparsa. Dunque, per restau-
rarla, sarebbe necessario distanziarsene.

3. La spiritualita della Chiesa o una tra tante?

Si ¢ notato che la spiritualita liturgica ¢ presentata come /a spiritualita
ufficiale della Chiesa, presumendo per essa una preminenza rispetto alle
altre. Al contempo, altre forme di spiritualita sono concesse, ammesse o
raccomandante, a volte solamente tollerate. Il rapporto tra queste e la
spiritualita liturgica pone diversi quesiti.

In primo luogo, ci si chiede se I’affermazione secondo cui la spiritua-
lita liturgica ¢ la spiritualita ufficiale della Chiesa, cosi come la liturgia
lo ¢ nell’ambito della preghiera, possa essere realmente valida. Infatti,
perché possa essere considerata ufficiale, la Chiesa dovrebbe riconoscer-
la pubblicamente, determinandone anche le caratteristiche essenziali. Il
passaggio dell’'ufficialita della liturgia alla spiritualita liturgica sembra
troppo immediato.

Supponendo che la spiritualita liturgica sia la spiritualita ricono-
sciuta dalla Chiesa, si aprono nuovi interrogativi. Poiché la liturgia ¢
la preghiera ufficiale, ma anche comandata dalla Chiesa (si pensi, ad
esempio, al precetto domenicale o all’obbligo di confessarsi almeno una
volta all’anno), c1 si chiede se anche la spiritualita liturgica abbia queste
stesse caratteristiche. Tutti 1 cristiani sono chiamati a vivere la spiritua-
lita liturgica? In che misura? La liturgia ¢, in un certo senso, normativa
anche per la preghiera personale, costituendo un modello privilegiato e
unico. Lo stesso vale per la spiritualita liturgica rispetto alle altre spiri-
tualita? Puo una scuola di spiritualita essere liturgica e presentare anche
caratteristiche sue proprie?

% Cfr. P. Tomatis, Lesperienza spirituale della liturgia: tensioni e istanze emergenti, «Archivio
Teologico Torinese» 30 (2024/2) 365-378.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



610 TomMASO CATELLANI

Tali domande possono trovare risposta percorrendo due strade: o
la spiritualita liturgica ¢ una spiritualita a fianco ad altre spiritualita
cattoliche, capace di determinare in modo differente rispetto alle altre 1
mezzl comuni, pur mantenendo una sua preminenza in quanto ufficia-
le; oppure essa non ¢ una spiritualita intesa come scuola di spiritualita,
ma piuttosto una dimensione della vita spirituale, essenziale a tutte le
spiritualita. Gli autori non sembrano sbilanciarsi verso un’opzione in
particolare.

Alcuni autori (vedi Triacca) cercano di ovviare a tale problema tra-
mite un ampliamento della realta liturgica al di fuori dell’azione celebra-
tiva. Anche se rimane opinabile tale ampliamento, la sua sovrapposizio-
ne alla spiritualita liturgica non sembra risolvere il problema, semmai lo
amplifica. Rimane non affrontato il rapporto della spiritualita liturgica
con le altre spiritualita. Con questi presupposti, la spiritualita liturgica
non puo che proporsi come la vera spiritualita cristiana, con 1l forte ri-
schio di schiacciare le altre spiritualita.

Inoltre, ci si potrebbe chiedere se la spiritualita liturgica sia una
spiritualita propriamente benedettina. Cio si potrebbe sostenere con
I'evidenza che la maggior parte di coloro che la propongono proviene
dall’Ordine di san Benedetto e che le fonti di vita liturgica a cui attin-
gono sono per lo piu 1 monasteri. Tuttavia, questa non viene presentata
come una spiritualita benedettina, ma piuttosto come spiritualita della
Chiesa. Quindi, se essi stessi non la intendono come propria, non c’e
ragione di definirla benedettina.

IV. CoONCLUSIONE

Con lo sviluppo della riflessione sul termine “spiritualita liturgica”, si ¢
consolidata anche in ambito teologico la consapevolezza di una dinami-
ca che in realta la Chiesa, in qualche modo, ha sempre vissuto: quella
cio¢ della vita liturgica all'interno della vita spirituale. Il fatto di classifi-
care la spiritualita liturgica come /a spiritualita della Chiesa ha messo in
luce 1l fatto imprescindibile che non puo esistere una spiritualita catto-
lica che non comprenda anche il vissuto liturgico. In tale senso, la spiri-
tualita cattolica ¢ liturgica. Attorno a questo assunto, ormai giustificato
teologicamente e recepito dal Magistero, la riflessione sulla spiritualita
liturgica ha cercato di delineare come si possa sviluppare una tale vita
spirituale. Il lavoro ¢ ingente e prezioso.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611



SPIRITUALITA LITURGICA: STORIA DI UN TERMINE 611

Allo stesso tempo, il suo proporsi come /la spiritualita della Chiesa,
con 1 toni polemici che abbiamo evidenziato, I’ha resa in un qualche
modo antipatica, specialmente ai teologi spirituali, nonché a tanti fe-
deli che hanno trovato e trovano in altre pratiche devozionali una fonte
preziosa per la propria spiritualita. Inoltre, il termine porta in sé un’am-
biguita in un certo senso irrisolvibile: cosa significa spuritualita hiturgica?
E un tratto distintivo? Una spiritualita tra le altre? L'unica spiritualita
della Chiesa? Come si ¢ notato, anche gli autori che affrontano tali do-
mande non riescono a risolvere tutti 1 problemi legati a questo termine.

Inoltre, c’e¢ da notare che la spiritualita liturgica si propone in un
certo senso come esaustiva, cio¢ bastante a se stessa. Le altre compo-
nenti della vita spirituale rischiano di cadere in secondo piano o di di-
pendere sempre dalla liturgia.

Probabilmente, per tornare a parlare di spiritualita liturgica in
modo convincente, st dovrebbero tralasciare 1 toni polemici verso la vita
devozionale e le altre spiritualita, riconoscendo in esse una preziosita e
una bonta non solo marginali, ma essenziali per il cristiano, in un tenta-
tivo di inglobarle in un contesto di vita spirituale piu ampio. Allo stesso
tempo, si dovrebbe anche abbandonare la pretesa di ufficialita ed esau-
stivita da parte della spiritualita liturgica, cercando di mettere in luce
quella imprescindibile e innegabile dimensione liturgica propria della
spiritualita cattolica e, di conseguenza, di ogni scuola di spiritualita.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 579-611






