
LA DECLARATION DIGNITATIS HUMANAE (1965-2025) 
Perspectives juridiques et d’éthique politique

THE DECLARATION DIGNITATIS HUMANAE (1965-2025)  
Legal and Political Ethical Perspectives

Jean-Pierre Schouppe* 

Resume : À l’occasion des 60 ans de cette dé-
claration conciliaire, l’étude souligne l’impor-
tance de la liberté religieuse ainsi que les périls 
qui la menacent. Elle retrace les développe-
ments de ce droit dans le sillage de la Déclaration 
universelle des droits de l’homme et de la Convention 
européenne. Une certaine « concordance » existe 
entre ladite déclaration conciliaire et les iura 
nativa de l’Église et ces deux instruments juri-
diques. L’auteur propose une remise en valeur 
de la dignité humaine comme fondement de 
tous les droits humains. Ce droit « civil » re-
venant à tout citoyen ne gomme nullement le 
devoir moral incombant à chacun de chercher 
la vérité morale et de s’y conformer. La liberté 
de religion implique la responsabilité de trans-
mettre la foi et les vraies valeurs humaines. 
Mais le contexte de la sécularisation exige de 
renoncer aux arguments d’autorité et de se 
préparer le mieux possible au discours dialo-
gique de notre temps.

Mots clefs : Concile Vatican II, Dignitatis humanae, 
Liberté religieuse, Droits de l’homme, Iura nativa.

Abstract: To mark the 60th anniversary of  
this conciliar declaration, the study highlights 
the importance of  religious freedom and the 
dangers that threaten it. It traces the develop-
ment of  this right in the wake of  the Univer-
sal Declaration of  Human Rights and the European 
Convention. There is a certain “concordance” 
between the aforementioned conciliar decla-
ration and the iura nativa of  the Church and 
these two legal instruments. The author pro-
poses a renewed emphasis on human dignity 
as the foundation of  all human rights. This 
“civil” right of  every citizen in no way eras-
es the moral duty incumbent on everyone to 
seek moral truth and to conform to it. Freedom 
of  religion implies a responsibility to transmit 
the faith and true human values. However, the 
context of  secularisation demands that we re-
nounce arguments from authority and prepare 
ourselves as best we can for the dialogical dis-
course of  our time.

Keywords: Vatican Council II, Dignitatis humanae, 
Religious Freedom, Human Rights, Iura nativa.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383
e-ISSN 1972-4934
DOI 10.17421/ATH392202502

* Pontificia Università della Santa Croce, Roma. Orcid: 0000-0001-6494-9176



348 349jean-pierre schouppe

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

Sommaire : I. Les points saillants de Dignitatis humanae. II. La dignité humaine comme fonde-
ment de la liberté religieuse. III. Le devoir moral de chercher la vérité et d’y conformer son comportement. 
IV. Le droit individuel à la liberté religieuse est un droit à l’immunité de coercition. V. La dimension 
communautaire de la liberté religieuse. VI. La dimension communautaire catholique : les iura nativa de 
l’Église. VII. L’abandon du confessionnalisme des États. VIII. L’éclairage complémentaire de l’éthique 
politique. IX. Une mission spécifique pour les facultés ecclésiastiques au sein d’une société sécularisée. 

I. Les points saillants de Dignitatis humanae

Durant ces soixante ans, la déclaration sur la liberté religieuse a déjà fait 
l’objet de nombreuses études, notamment à l’occasion des célébrations 
de ses diverses décennies.1 Cela dispensera de revenir sur les détails de 
son élaboration, les circonstances concrètes de sa rédaction, ou encore 
les vicissitudes qui ont jonché l’iter de son approbation en fin de parcours 
par l’assemblée conciliaire. De nombreux théologiens et historiens s’en 
sont déjà chargés avec brio. Cela permettra d’aborder directement les 
questions qui méritent de retenir spécialement notre attention. Elles ont 
été choisies à la fois en fonction de nos recherches personnelles et dans 
une optique interdisciplinaire et de complémentarité par rapport à la 
théologie. Comme le sous-titre l’évoque, il s’agira principalement 
de donner une lecture juridique de la déclaration conciliaire, mais 
il conviendra également, pour éviter tout enfermement stérile dans 
un “ vase clos ” académique et ecclésiastique, de mettre à profit les res-

1  J. Hamer, Y. Congar (dir.), La liberté religieuse. Déclaration Dignitatis humanae perso-
nae, Cerf, Paris 1967 ; P. Pavan, Dichiarazione sulla libertà religiosa Dignitatis humanae, 
Piemme, Casale Monferrato 1986 ; J. Rodríguez, L.C. (a cura di), Secolarismo e libertà 
religiosa. Atti del Congresso Internazionale nel trentesimo anniversario della promulgazione della di-
chiarazione conciliare Dignitatis humanae, Roma, 5-7 dicembre 1995, LEV, Città del 
Vaticano  1998 ; B. Bourgine, La déclaration Dignitatis humanae et la liberté religieuse 
en 2014, « Revue Théologique de Louvain » 45 (2014) 533-561 ; A. García Gómez, 
E. Martínez Albesa, O. Sanguinetti (a cura di), Dignitas humanae. A cinquant’anni 
dalla chiusura del Concilio Vaticano II, Edizioni Scientifiche Italiane, Roma 2015 ;  D.L. 
Schindler & N.J. Healy Jr., Freedom, Truth, and Human Dignity. The Second Vatican Coun-
cil’s Declaration on Religious Freedom. A New Translation, Redaction History, and Interpretation 
of Dignitatis Humanae, W.B. Eerdmans Publishing Company, Grand Rapids, Michi-
gan-Cambridge (u.k.) 2015 ; Commission Théologique Internationale, La liberté re-
ligieuse pour le bien de tous. Une approche théologique aux défis contemporains, Cerf, Paris 2019. 
Concernant la généalogie du texte, on renverra au n° 6 de la Concilii Vaticani II Synop-
sis éditée par la Université pontificale de la Sainte-Croix : F. Gil Hellín, Declaratio de 
Libertate religiosa Dignitatis humanae, Edusc, Roma 2008.



348 349perspectives juridiques et d’éthique politique

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

sources de cette éthique des institutions qu’est l’éthique politique. Tel 
sera le thème de la huitième section de cette étude qui se clôturera par 
une dernière section concernant la mission spécifique incombant aux 
facultés ecclésiastiques dans un contexte de sécularisation. Quant aux 
autres sections, elles commenteront les cinq points saillants de la dé-
claration conciliaire, avec une sixième partie intercalée qui mettra en 
exergue l’importance des droits innés de l’Église catholique.

Mais pour commencer, il est souhaitable de rappeler brièvement les 
principaux traits de la déclaration Dignitatis humanae :

1°) Il sera tout d’abord question du fondement  : la dignité humaine est 
affirmée comme le fondement du droit à la liberté religieuse, mais 
la dignité n’est-elle pas tout autant le fondement des autres droits 
de l’homme ? Voilà qui élargit l’amplitude de cette thématique à ce 
qu’il convient d’entendre par dignité humaine comme fondement des 
droits de l’homme : une question capitale pour leur assurer un avenir.

2°) La déclaration rappelle avec insistance l’obligation morale incom-
bant à chacun de rechercher la vérité et d’y conformer son comportement. 

3°) Le noyau central du droit individuel à la liberté religieuse  est le 
droit à l’immunité de coercition. Ce droit, de signe négatif, fortement 
mis en évidence dans le document, doit être complété par un volet 
positif. Celui-ci renvoie principalement au 4°), à savoir la dimension 
communautaire de la liberté religieuse, que le texte examiné formule 
également de manière négative.

4°) La dimension communautaire de la liberté religieuse semble parfois 
bénéficier d’une moindre attention de la part des commentateurs, 
alors que le texte identifie précisément de nombreux droits commu-
nautaires qui ont exercé une influence non négligeable.

5°) L’abandon de l’exigence du confessionnalisme des États va modifier les 
rapports entre l’Église et les États traditionnellement catholiques et 
contribuer à une sécularisation qui a débuté bien avant 1965. 

II. La dignité humaine comme fondement de la liberté religieuse  

La question majeure est celle du fondement de la liberté religieuse, qui 
n’est autre que le fondement de tous les droits de l’homme. Après avoir 
expliqué que la liberté religieuse, comme droit individuel, est à com-



350 351jean-pierre schouppe

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

prendre essentiellement comme une immunité de coercition, la décla-
ration affirme que « le droit à la liberté religieuse a son fondement dans 
la dignité même de la personne humaine telle que l’ont fait connaître la 
parole de Dieu et la raison elle-même ».2  Le fondement préconisé est 
donc abordé selon une double approche : à la lumière de la révélation et 
à la lumière de la raison. Cette distinction détermine la structure-même 
du document. La dignité des personnes est présentée comme celle 
d’êtres « doués de raison et de volonté libre » et, par suite, « pourvus 
d’une responsabilité personnelle ». Il est précisé que « ce n’est pas sur 
une disposition subjective de la personne, mais sur sa nature même, 
qu’est fondé le droit à la liberté religieuse ». Les pères soulignent ainsi 
qu’il s’agit d’une conception objective de la dignité basée sur la nature 
humaine, à l’exclusion de toute interprétation purement subjectiviste. 
Mais le texte ne s’aventure pas à préciser davantage la signification de 
la dignité humaine.

D’autres documents magistériels successifs pallient cette lacune, no-
tamment un document de la Commission Théologique internationale 
de 1983,3 mais aussi la récente déclaration Dignitas infinita du Dicastère 
pour la Doctrine de la Foi.4 Celle-ci met l’accent sur la dignité ontolo-
gique, qui est à distinguer de la dignité morale, sociale et existentielle. 
Tandis que ces dernières acceptions de la dignité peuvent se perdre et se 
récupérer, la dignité ontologique est inaltérable et inamissible. Elle est 
« inconditionnelle » et « au-delà de toute circonstance ». Cette décla-
ration signale aussi un danger : lorsque la dignité humaine est présen-
tée avant tout comme une « capacité de raisonner », elle peut donner 
lieu à une interprétation biaisée qui risquerait d’aboutir à l’exclusion de 
certains êtres humains qui n’acquerront jamais cette capacité ou qui, 

2  Concile Vatican II, Déclaration Dignitatis humanae, 7-XII-1965, n. 2. La note 2 de 
la déclaration renvoie à différentes encycliques et documents pontificaux remontant 
à Léon XIII, mais c’est l’encyclique Pacem in terris de Jean XXIII qui figure comme 
première référence, sans toutefois renvoyer à un passage concret.
3  Pour une bonne synthèse des conceptions et définitions théologiques proposées, voir 
Commission Théologique Internationale, Les chrétiens d’aujourd’hui devant la dignité et 
les droits de la personne humaine, 1983, Commission pontificale « Iustitia et Pax », Cité du 
Vatican 1985.
4  Voir Dicastère pour la Doctrine de la Foi, Déclaration Dignitas infinita, 2-IV-2024, 
nn. 7-9.



350 351perspectives juridiques et d’éthique politique

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

l’ayant acquise, risquent de la perdre suite à une maladie ou en fin de vie, 
alors qu’ils possèdent la dignité humaine par le seul fait d’être. Il y a donc 
lieu d’entendre le terme “ rationnel ” dans un sens large qui « englobe 
en fait toutes les capacités de l’être humain : aussi bien celle de connaître 
et de comprendre que celle de vouloir, d’aimer, de choisir, de désirer ».5

L’on aurait pu s’attendre à ce que Dignitatis Humanae saisisse l’oc-
casion pour affirmer que la dignité est le fondement de tous les droits 
de l’homme. En réalité, cette affirmation peut être considérée comme 
implicite, car il ne semble pas raisonnable d’envisager que la liber-
té religieuse puisse avoir un fondement différent des autres droits de 
l’homme : le droits et les devoirs humains forment un tout cohérent qui 
découle de la participation à la nature humaine. Chaque personne peut 
revendiquer ces droits du simple fait d’être et de partager cette nature : 
c’est bien d’une dignité ontologique qu’il s’agit. À cet égard, le concile 
Vatican II a eu la fortune de pouvoir s’inspirer de la matrice des droits 
humains qu’est la Déclaration universelle des droits de l’homme (1948) mais, ce 
faisant, il lui ajoute la profondeur de vue que la lumière de la révélation 
est la seule à offrir. Le préambule, dans son premier considérant, fait 
de « la dignité inhérente à tous les membres de la famille humaine et 
de leurs droits égaux et inaliénables […] le fondement de la liberté, de 
la justice et de la paix dans le monde ». L’article premier confirme que 
« tous les êtres humains naissent libres et égaux en dignité et en droits. 
Ils sont doués de raison et de conscience et doivent agir les uns envers 
les autres dans un esprit de fraternité ».6

5  Dicastère pour la Doctrine de la Foi, Dignitas infinita, n. 9. Sur le concept de dignité 
humaine du point de vue du droit comparé des religions, on renverra notamment à la 
monographie collective Dignità umana: un concetto universale? Il valore primario della persona 
nel confronto tra diritti religiosi e diritti secolari, Daimon, il Mulino, Bologna 2024. Voir en 
particulier M.C. Rusciato, “ Dignitas humanae personae magis in dies conscii ”. La di-
gnità della persona nell’insegnamento e nella tradizione giuridica della Chiesa cattolica, ibidem, 71-97.
6  Après une relative recrudescence du iusnaturalisme suite aux crimes et horreurs 
commis dans les deux guerres mondiales, cet instrument onusien a contribué de ma-
nière significative à l’affirmation des droits humains fondamentaux comme un système 
éthico-juridico-politique à visée universelle. Ledit système, qui s’est constamment 
étendu jusqu’à connaître l’actuelle « crise de croissance » des droits humains, présente 
de nombreux points forts mais aussi quelques faiblesses. À cet égard, comment ne pas 
rappeler le silence éloquent du pape Pie XII concernant l’ambiguïté du fondement de 
la Déclaration universelle, suivi de l’appui nuancé de Jean XXIII à cet instrument de 



352 353jean-pierre schouppe

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

Le recul dont nous disposons à présent permet d’observer que les 
différents instruments de droits de l’homme, tant internationaux que 
nationaux (constitutions), qui se sont prononcés expressément sur le 
fondement des droits de l’homme – tous ne se sont pas prononcés – af-
firment à l’unisson que ce fondement est la dignité humaine. En re-
vanche, dès que l’on tente de préciser la signification de la dignité, le 
consensus fait défaut. Nous touchons du doigt l’un des principaux pro-
blèmes qui se posent actuellement en matière de droits humains. Pour 
paraphraser le n° 2 de la déclaration conciliaire, il n’y a pas de consen-
sus sur la notion de dignité lorsqu’on écarte la « parole de Dieu » et se 
borne à regarder vers la « raison humaine ». En agissant à la manière 
de Grotius, « comme si Dieu n’existait pas », la raison humaine livrée 
à elle-même se prive de la transcendance qui lui permettrait de saisir 
la dignité humaine plus pleinement et, partant, sa compréhension de 
la dignité humaine devient partielle. Comme la constitution Gaudium et 
spes le prophétise sans ménagement, « la créature sans Créateur s’éva-
nouit » et « l’oubli de Dieu rend opaque la créature elle-même ».7 Suite 
à cette perception réductrice de la dignité, la raison finit par être mise 
en difficulté pour dégager une conception de la dignité de l’homme 
qui soit universellement partagée. En effet, les principaux courants de 
pensée, notamment l’autonomie kantienne et la création à l’image et 
à la ressemblance de Dieu, sont deux explications qui, en prônant une 
vision soit immanentiste, soit transcendante, sont incompatibles entre 
elles. Elles semblent pourtant appelées à coexister.

Alors qu’au milieu du XXe siècle, lorsque furent élaborées la Décla-
ration universelle et, deux ans plus tard, la Convention européenne des droits 
de l’homme, il fut possible, sous l’égide de l’UNESCO, de réunir autour de 
Jacques Maritain une équipe représentative des principales convictions 
et populations du monde entier pour réfléchir à la dignité de la per-

l’ONU dans l’encyclique Pacem in terris, n. 144 : « Nous n’ignorons pas que certains 
points de cette Déclaration ont soulevé des objections et fait l’objet de réserves justi-
fiées ». Son contenu juste et équilibré ainsi que le prestige moral et le poids politique 
qu’il ne tardera pas à gagner lui ont permis d’être universellement reconnu comme la 
matrice des droits de l’homme contemporains. De plus, l’absence de force juridique 
contraignante propre à une déclaration a été surmontée par la conclusion de deux 
Pactes des Nations unies en 1966, qui en sont le prolongement et l’aboutissement.
7  Concile Vatican II, Constitution Gaudium et spes, 7-XII-1965, n. 36, §3.



352 353perspectives juridiques et d’éthique politique

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

sonne et aux droits fondés sur cette dernière. D’emblée, pour avoir des 
chances d’aboutir, il fut décidé d’éviter soigneusement toute référence 
expresse à une religion ou à un courant philosophique déterminé, et 
même de s’abstenir de parler de Dieu, de la création ou d’une nature 
humaine. En revanche, le terme “ personne ” est souvent préféré à celui 
d’“ individu ”.8 Mais, alors que les horreurs commises durant les deux 
guerres mondiales avaient rendu absolument nécessaire un accord sur 
une déclaration commune des droits humains, il régnait encore chez les 
protagonistes de ces travaux une idée de la dignité humaine, sans doute 
vague, mais suffisamment convergente et homogène pour pouvoir en ti-
rer un accord concernant les droits humains et leur contenu. Une autre 
équipe rédigea un projet de déclaration dans le cadre de la Commission 
de droits de l’homme de l’Organisation des Nations unies, qui s’avé-
ra juste et équilibré. Grâce à l’insistance de René Cassin, le rédacteur 
considéré comme principal, la déclaration ne reste pas une déclaration 
de portée «  internationale », mais s’autoproclame « universelle ». Ce 
changement d’échelle est loin d’être indifférent puisque les États qui 
n’y adhèrent pas devront se demander pourquoi ils restent en marge et 
seront amenés à s’en expliquer.9

Un demi-siècle plus tard, l’Union européenne adopte une Charte 
des droits fondamentaux (2000), intégrée ensuite dans son droit primaire. 
Ce texte présente un tout autre visage que les instruments de 1948-
1950. Tout en faisant preuve de perfectionnements techniques, il est 
marqué par l’instauration des « nouveaux droits » déconnectés de la na-
ture objective de l’homme et altérés par l’individualisme, le relativisme 
et l’utilitarisme. Prenons un exemple parmi d’autres : la distinction que 
l’article 9 de ladite Charte établit entre le droit de se marier et le droit de 
construire une famille ouvre la voie de l’acceptation de modèles fami-

8  Voir notamment J.-L. Chabot, Le courant personnaliste et la déclaration universelle des droits 
de l’homme, « Persona y Derecho » 46 (2002) 73-95.
9  Voir notamment V. Zuber, E. Decaux, A. Boza (dir.), Histoire et postérité de la Déclara-
tion universelle des droits de l’Homme. Nouvelles approches, Presses Universitaires de Rennes, 
Rennes 2022 ; V. Genin, L’article 18 de la Déclaration des droits de l’homme de 1948. Tem-
poralité des droits de l’homme et liberté religieuse, « Revue d’Histoire Ecclésiastique » 119/1 
(2024) 158-193. Le 75e anniversaire de la Déclaration universelle a été célébré en de-
mi-teinte, vu la complexité de la situation géopolitique et son incidence déstabilisatrice 
sur le droit international multilatéral.



354 355jean-pierre schouppe

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

liaux qui ne sont pas issus du mariage entre un homme et une femme.10 
Il n’est pas possible d’illustrer ici d’autres aspects préoccupants de ce 
qu’il est convenu d’appeler des “ nouveaux droits ”. Il suffira de sou-
ligner que la décadence éthique, à laquelle conduisent certaines inno-
vations (nouveaux droits ou interprétations évolutives par les juges de 
droits bien enracinés), pourra difficilement être combattue tant que fera 
défaut une notion de dignité humaine clarifiée et largement partagée. 
Or, actuellement, on ne constate guère de courants de pensée se pro-
posant de faire avancer les choses dans cette direction. Et pour cause : 
nombreux sont les auteurs et les institutions qui, sous l’influence du 
positivisme juridique, du pragmatisme et de l’individualisme, s’accom-
modent fort bien du caractère vague et ambigu de la dignité. Au fond, 
le flou actuel arrange bien ceux qui souhaitent laisser de la marge pour 
pouvoir continuer à introduire aisément de nouveaux droits ou pour 
modifier à leur gré la teneur de droits plus anciens. Il en résulte que le 
système juridique des droits de l’homme repose sur un fondement in-
discuté (la dignité) mais dépourvu de toute efficacité interne. Du coup, 
il faut bien reconnaître que son rôle de fondement du système reste pu-
rement théorique et, pour ainsi dire, “ décoratif  ”. La dignité humaine 
comme fondement est ainsi réduite à une référence “ passe-partout ” 
qui ouvre les portes à une légitimité seulement apparente ou formelle. 
Par ailleurs, la notion de dignité se prête à différents usages qui risquent 
de provoquer des confusions entre ses diverses acceptions et de l’user 
avant d’en abuser : selon les cas, la dignité est invoquée comme droit 
fondamental, comme droit ordinaire, comme principe, comme valeur, 
comme critère d’exercice d’un droit, etc. De la sorte, la dignité hu-
maine est comme diluée et empêchée de peser de tout son poids dans 
son rôle principal, qui devrait être celui de fondement du système des 
droits humains.

10  Alors que l’article de la CEDH prévoit classiquement : « À l’âge nubile, l’homme 
et la femme ont le droit de se marier et de fonder une famille selon les lois nationales 
régissant l’exercice de ce droit » (article 12), la Charte des droits fondamentaux de 
Nice stipule dans son article 9 : « Le droit de se marier et le droit de fonder une famille 
sont garantis selon les lois nationales qui en régissent l’exercice ». Ces lois nationales 
reçoivent ainsi le feu vert pour traiter séparément le mariage et la famille ; par ailleurs, 
le mariage n’est plus exclusivement une union entre un homme et une femme.



354 355perspectives juridiques et d’éthique politique

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

Cette thématique lancinante a retenu notre attention dans un pe-
tit ouvrage,11 qui souligne l’importance du fondement des droits de 
l’homme et dénonce les incertitudes qui minent son identité véritable. 
Il attire l’attention sur la nécessité de tenter quelque chose comme une 
“ refondation ” des droits humains sur la base d’une notion de dignité 
correcte, claire et partagée. La clarification de la notion de dignité est, 
à mon sens, d’autant plus nécessaire que le niveau de confusion, voire 
d’errement, concernant ce repère fondamental s’est nettement aggravé 
depuis 1948. Pour s’en rendre compte, il suffit d’évoquer la nécessité ac-
tuelle de défendre jusqu’à la centralité de la personne humaine en ma-
tière de droits humains, même si c’est tautologique. Telle est la consé-
quence de certains thèmes en vogue qui lui font concurrence comme 
l’antispécisme ou les droits des animaux, de la terre, de la nature, qui 
prétendent niveler la place réservée à la personne humaine, tandis que, 
par ailleurs, des projets transhumanistes semblent ambitionner la pro-
duction d’un “ surhomme ” affranchi de toute limite imposée par la 
nature humaine : il n’y aurait plus d’autre frontière que les possibilités 
actuelles de la médecine et de la technique, elles-mêmes considérées 
comme pouvant être indéfiniment déplacées.

Or, il ne faut pas se leurrer : seules une définition satisfaisante de 
la dignité humaine et une référence à la nature humaine permettront 
de surmonter ces écueils et de relever les défis actuels. Mais comment 
atteindre un but aussi élevé ? Cela supposerait de recommencer, à nou-
veaux frais, une réflexion et un dialogue analogues aux travaux réalisés 
jadis, dans le cadre de l’Unesco, par une commission de sages sous la 
houlette de Jacques Maritain.12 Il ne faut se faire aucune illusion : un 
tel projet peut sembler utopique, s’inscrit sur le long terme et aura une 
issue difficilement prévisible. Mais ne rien faire annoncerait la débâcle 
du système des droits de l’homme, qui est le théâtre de tensions et de 
contradictions internes de plus en plus vives et fréquentes. Il est sans 
doute prématuré de désigner le cadre ou le lieu le plus propice à sa 

11  J.-P. Schouppe, Refonder les droits de l’homme, Boleine, Paris 2025.
12  On renverra notamment au célèbre rapport J. Maritain, Communication with regard 
to the Draft World Declaration on the Rights of  Man, 18-VI-1947, Doc. unesco n. 124341 ; 
Idem, Introduction aux textes réunis par l’Unesco (1948), in Œuvres Complètes, vol. IX, Éditions 
Universitaires et Éditions Saint-Paul, Fribourg-Paris 1990, 1215.



356 357jean-pierre schouppe

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

réalisation  : convient-il de commencer par une réflexion académique 
et de poursuivre le travail sous l’égide d’une instance mondiale ? La-
quelle ? Lorsque cette commission de sages arrivera à se réunir, qui sait si la 
structure actuelle de l’Organisation des Nations Unies existera encore ? 
À supposer que l’on parvienne à atteindre l’objectif  d’une (re)définition 
de la dignité humaine, il reviendrait ensuite aux juges siégeant dans les 
respectives instances juridictionnelles compétentes d’accomplir leur part 
de travail  : le Comité des droits de l’homme, les cours régionales (au 
sens international du terme), sans oublier les magistrats appartenant 
aux cours et tribunaux étatiques.

Quel pourrait alors être le rôle du fondement des droits humains ? 
Comme tout fondement, le fondement de l’édifice des droits humains 
devrait veiller à assurer la stabilité et la durabilité du système. Cela 
pourrait se traduire par l’exercice d’une fonction multiple orientée à cette 
fin. Les instances juridictionnelles compétentes, aux différents niveaux 
qui viennent d’être mentionnées, seraient concrètement chargées des 
tâches suivantes : promouvoir les droits humains, sélectionner les nouveaux 
droits proposés, renforcer la protection des droits, contrôler leur exercice 
légitime et veiller à leur correcte interprétation. Chacune de ces tâches 
devrait impérativement être accomplie à la lumière de la notion de dignité 
humaine éclaircie, laquelle devrait être le fruit d’un débat dialogique lui 
permettant d’être largement partagée.

Certes, la réalisation d’un tel projet requiert une puissante moti-
vation : l’urgence de la situation actuelle en matière de droits humains 
nous la procure. Elle doit s’ancrer aussi dans l’expérience vécue, à savoir 
que l’humanité – avec l’aide de la Providence – a déjà réussi à faire face 
à d’autres crises mondiales d’une ampleur relativement comparable. 
De plus, l’actuelle crise de croissance des droits de l’homme pourrait 
bien avoir une incidence positive sur ce challenge, en ce qu’elle met 
en évidence la nécessité pressante de parvenir à un résultat tangible. À 
cet égard, on ne peut s’empêcher d’établir une comparaison entre la 
situation actuelle et l’urgence et la gravité qui stimulèrent les travaux 
d’envergure confiés au groupe de réflexion réuni par Jacques Maritain 
après la Seconde guerre mondiale, qui aboutirent, sous les auspices de 
l’ONU, à la Déclaration universelle de 1948 approuvé au Parvis des 
droits de l’homme à Paris. On peut se demander si ce projet aurait eu la 
moindre chance de réussir en dehors du contexte de crise et de la forte 



356 357perspectives juridiques et d’éthique politique

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

pression internationale qui l’enveloppait. Même si cela peut paraître un 
peu cynique, il est permis de penser que plus grande sera la décadence 
éthique des droits de l’homme (ce qui, bien entendu, n’est nullement 
souhaitable), plus une refondation des droits humains sera rendue né-
cessaire et aura ainsi plus de chances d’aboutir. 

III. Le devoir moral de chercher la vérité                                           
       et d’y conformer son comportement 

Le texte plusieurs fois amendé de la déclaration souligne qu’il y a lieu 
de maintenir le lien existant entre le droit civil à la liberté de religion et 
la morale. Comme l’on sait, ses rédacteurs ont voulu tranquilliser une 
frange importante de l’assemblée conciliaire qui regardait avec méfiance 
ce « droit civil » à la liberté religieuse. Elle redoutait qu’il puisse servir de 
cheval de Troie au relativisme moral ou à l’indifférentisme religieux. Si 
l’insistance du texte sur ce point frôle parfois l’exagération, il est certai-
nement plus prudent d’abonder dans ce sens que de s’exposer à une in-
cohérence éthique fondamentale. Bien que le devoir moral de respecter 
la vérité constitue l’un des points saillants de la déclaration, ayant déjà 
été souvent traité, il ne fera pas l’objet d’un vrai développement, pas plus 
qu’il ne sera question de la position soutenue par Mgr Lefebvre.

Mais il faut, en revanche, expliquer un autre aspect du document, 
qui est novateur et fondamental. Si le Concile a opéré un changement 
de cap, c’est toutefois en continuité avec le magistère précédent, comme 
Benoît XVI l’a montré. Les circonstances de la société du XXe siècle 
rendaient nécessaire la reconnaissance de la liberté religieuse en tant 
que « droit civil ». Il n’était plus possible de réserver le thème de la li-
berté religieuse à la seule théologie morale traditionnellement engagée 
sur le thème des « droits de la vérité ». Il fallait passer des droits de la 
vérité à ceux de la personne. La société contemporaine exigeait ainsi un 
déplacement du curseur : du domaine de la morale à celui du droit et 
de la politique. Cette « révolution copernicienne »13 devait s’opérer sans 
remettre en cause les exigences objectives de la morale Le texte précise 
utilement que l’existence de ce droit civil n’est pas conditionné par la 
foi effective du sujet ou par son adhésion à des convictions éthiques 

13  S. Mückl, Kommentierung: Art. 4 GG, in W. Kahl, Ch. Waldhoff, Ch. Walter 
(Hrsg.), Bonner Kommentar zum Grundgesetz, 210. Aktualisierung, Februar 2021, n. 85.



358 359jean-pierre schouppe

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

déterminées. Chaque personne possède ce droit civil à la liberté reli-
gieuse indépendamment de ses convictions intimes, mais elle conserve 
le devoir moral de chercher la vérité concernant la vie bonne et la reli-
gion et, une fois qu’elle l’a trouvée, elle est tenue de s’y conformer. Ce 
devoir de cohérence demeure au plan de la morale, sans affecter l’exis-
tence des droits civils du sujet. Puisque toute personne est libre et res-
ponsable, aucune autorité ne peut exercer de contrainte : même le rejet 
de la foi ou d’une vérité morale (selon l’Église) ne fait pas perdre au ci-
toyen son droit civil. Au sein de l’Église, il est rappelé expressément une 
limite très claire à respecter absolument par l’autorité religieuse : l’acte 
de foi doit rester libre.14 Sauf  cette exception, la déclaration conciliaire 
reste centrée sur la liberté de religion dans la société civile et s’abstient de 
développer les rapports internes entre autorités et adhérents au sein des 
divers groupements religieux, car ce n’est pas son objet.15

IV. Le droit individuel à la liberté religieuse 
      est un droit à l’immunité de coercition

Pour présenter le droit individuel à la liberté religieuse, il convient de 
citer l’un des extraits les plus significatifs de la déclaration : 

Ce Concile du Vatican déclare que la personne humaine a droit à la liberté 
religieuse. Cette liberté consiste en ce que tous les hommes doivent être exempts 
de toute contrainte de la part tant des individus que des groupes sociaux et de 
quelque pouvoir humain que ce soit, de telle sorte qu’en matière religieuse nul 
ne soit forcé d’agir contre sa conscience ni empêché d’agir, dans de justes limites, 
selon sa conscience, en privé comme en public, seul ou associé à d’autres. […] 
Ce droit de la personne humaine à la liberté religieuse dans l’ordre juridique de 
la société doit être reconnu de telle manière qu’il constitue un droit civil.16

14  Concile Vatican II, Déclaration Dignitatis humanae, n. 12.
15  À cet égard, certains canonistes, dont Errázuriz, ont considéré que le droit naturel 
à la liberté religieuse est à la société civile ce que le respect de l’autonomie des fidèles 
laïcs concernant leurs opinions et leurs options temporelles est à l’Église catholique 
(voir C.J. Errrázuriz M., Corso fondamentale sul diritto nella Chiesa, I, Giuffrè, Milano 
2009, 223). Par ailleurs, une série de droits fondamentaux des fidèles ont été recon-
nus dans le deux codes de droit canonique en vigueur. Ils protègent ces derniers par 
rapport à d’éventuels abus de pouvoir de la hiérarchie (voir M. del Pozzo, L’ordine 
costituzionale del Popolo di Dio, Edusc, Roma 2023, 89-146, ainsi que la revue « Fidelium 
Iura », qui reprendra ses publications en 2026 sous la forme d’une revue électronique).
16  Concile Vatican II, Déclaration Dignitatis humanae, n. 2.



358 359perspectives juridiques et d’éthique politique

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

L’expression «  droit civil  » dénote l’influence américaine qui a servi 
pour une part d’inspiration au Concile notamment par l’entremise du 
théologien John Courtnay Murray.17 Il s’agit d’une conception négative 
de la liberté religieuse conçue comme immunité de coercition. La doc-
trine juridique continentale européenne postérieure au Concile aurait 
sans doute utilisé l’expression « droit fondamental » à la place de droit 
civil. Elle aurait aussi préféré parler de « liberté de religion » plutôt que 
de « liberté religieuse », comme le fait notamment la jurisprudence de la 
Cour européenne en adoptant la terminologie de l’article 9 CEDH. S’il 
peut y avoir certaines différences de nuances entre ces deux dénomina-
tions, on notera surtout l’existence d’une équivalence de fond : dans les 
deux cas, il s’agit d’un droit fondamental.

Les constitutionalistes allemands et quelques autres États européens 
distinguent attentivement entre les droits fondamentaux et les autres 
droits. Les premiers sont fondés formellement sur la Constitution ou 
la Loi fondamentale, tandis que les seconds sont des droits communs 
qui peuvent découler d’une loi ordinaire. Alors que les seconds sont 
facilement modifiables, voire abrogeables, les droits fondamentaux sont 
de rang constitutionnel et dès lors sont protégés par une juridiction spé-
cialisée. Dans un discours prononcé devant le Parlement allemand, Be-
noît XVI met précisément à l’honneur cette distinction  : « Pour une 
grande partie des matières à réguler juridiquement, le critère de la 
majorité peut être suffisant. Mais il est évident que dans les questions 
fondamentales du droit, où est en jeu la dignité de l’homme et de l’hu-
manité, le principe majoritaire ne suffit pas ».18 Le pape s’appuie sur 
la protection particulièrement forte accordée par la Loi fondamentale 
allemande (Grundgesetz) de 1949 suite à la guerre mondiale provoquée 
par le nazisme et à l’influence importante de juristes positivistes comme 
Hans Kelsen qu’il importait de contrebalancer. L’article 79 §3 de cette 
Loi fondamentale prévoit que ce qui se réfère au “ noyau de la digni-
té humaine ” (cf. article 1er) ne peut en aucun cas être modifié. Si les 
droits fondamentaux peuvent être modifiés en vertu des articles 2-19 de 
ladite Loi fondamentale, l’article 1er leur impose une limite : ces droits 

17  Voir notamment J. Courtnay Murray, The Problem of  Religious Freedom, Chapman, 
Londres 1965.
18  Benoît XVI, Discours devant le Bundestag, 22-IX-2011.



360 361jean-pierre schouppe

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

fondamentaux ne sont modifiables qu’au-delà du noyau de la dignité 
humaine. Mais il ne faut pas perdre de vue qu’une telle protection des 
droits fondamentaux est une caractéristique du droit allemand qui est 
loin d’être généralisée dans les divers droits constitutionnels.

Il serait ingénu d’espérer que la jurisprudence européenne ou les 
cours et tribunaux des différentes nations acceptent de reconnaître la 
nature humaine comme fondement ultime de ces droits fondamen-
taux. Les juges n’ont pas pour office de se livrer à la spéculation ni 
de révéler leurs convictions intimes. S’ils reconnaissent leur incom-
pétence en matière religieuse (et, en général, ils l’observent), ils se 
soucient du correct exercice de leur fonction propre  : dire le droit 
dans des litiges concrets dont ils sont saisis. Formés le plus souvent 
dans des facultés de droit à tendance nettement positiviste, il n’est 
pas étonnant que cette conception du droit continue à prédominer 
dans la jurisprudence, même en matière de droits fondamentaux. Il 
n’est pas rare que ces derniers soient considérés comme découlant 
de “  codes  ”, soit nationaux, soit internationaux. De plus, comme 
nous le verrons plus loin, notre société occidentale pluraliste adopte 
une attitude immanentiste qui refuse toute vision objective des droits 
humains basés sur la nature humaine qui renvoie à un Dieu trans-
cendant. Cela met l’Église dans la situation cornélienne d’avoir à 
transmettre fidèlement sa doctrine (notamment le droit naturel) et, 
dans le même temps, de veiller à rendre son message compréhensible 
à un public sécularisé qui risque de manquer des outils conceptuels 
nécessaires pour le comprendre.

Joseph Ratzinger, qui soutient vigoureusement l’existence d’un 
ordre objectif  naturel à partir du Logos, la Raison divine créatrice, 
saisit bien le problème lorsqu’il reconnaît l’aspect «  émoussé  »19 du 
droit naturel dans le monde juridico-politique contemporain (ce qu’il 
constate déjà en 1987 dans une publication sur l’œcuménisme). Les 
limites de l’efficacité du droit naturel dans une société sécularisée le 
conduisent à s’intéresser au dialogue et à la théorie de la discussion : 
un dialogue qu’il a lui-même pratiqué avec plusieurs philosophes et 

19  J. Ratzinger, Christliche Orientierung in der pluralistischen Demokratie?, in Kirche, Ökumene, 
Politik. Neue Versuche zur Ekklesiologie, Einsiedeln, 1987, 191. 



360 361perspectives juridiques et d’éthique politique

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

politiques de premier plan, dont Jürgen Habermas et Marcello Pera.20 
Dans son célèbre débat avec Habermas, il préfère se référer aux droits 
de l’homme, qu’il situe tout de même dans le sillage du droit naturel. Il 
admet toutefois qu’en dépit de leurs prétentions d’universalité, la raison 
occidentale et le christianisme ne sont admis que dans certaines parties 
de l’humanité. Taxés d’occidentaux, même les droits humains soulèvent 
divers problèmes dans d’autres régions du monde. En dépit de ces cri-
tiques, Ratzinger ne manque pas de rappeler avec conviction que ces 
deux pôles (la raison occidentale et le christianisme) continuent à être les 
principaux acteurs du dialogue et il nourrit l’espoir qu’ils puissent faire 
preuve de la volonté d’apprentissage mutuel et d’autolimitation réci-
proque. Selon lui, la raison et la foi chrétienne possèdent toutes les deux 
les qualités nécessaires pour se compléter et se corriger mutuellement.21 
Il convient donc d’élaborer une telle méthodologie qui devrait permettre 
aux chrétiens-citoyens de communiquer de manière rationnelle à leurs 
contemporains ce qu’ils connaissent par la foi et la révélation, en sorte 
que ces arguments puissent être partagés avec d’autres interlocuteurs.

Nous reviendrons plus loin sur ce point délicat, mais il convient à 
présent de nous pencher sur le n° 2 de Dignitatis humanae. Ce texte met 
l’accent sur le droit individuel à la liberté religieuse, qu’il définit de ma-
nière négative, comme une immunité de coercition en matière religieuse, 
qui concerne également la liberté de conscience fondée sur la religion. 
Il convient d’y observer une nuance importante : la différence entre le 
caractère absolu revenant à la liberté de ne pas être « forcé d’agir contre 
sa conscience » et le caractère seulement relatif de la liberté d’agir en ma-
tière religieuse : « nul ne peut être empêché d’agir, dans de justes limites, 
selon sa conscience ». La raison de cette asymétrie et de l’imposition de 
« justes limites » dans la seconde hypothèse uniquement est la suivante : 
toute « manifestation extérieure » de la liberté religieuse peut provoquer 
des interférences nuisibles aux droits d’autrui ou à la société : il faut dès 
lors tenir compte de la possibilité d’atteintes aux droits d’autrui, au bien 
commun et à l’ordre public juste, alors que ce risque n’existe en principe  
pas dans la première hypothèse (être forcé d’agir contre sa conscience), 

20  Voir notamment M. Pera, Diritto e cristianesimo: la Chiesa alla prova della modernità, 
Marsilio, Venezia 2015.
21  J. Ratzinger, Les fondements prépolitiques, 232-233.



362 363jean-pierre schouppe

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

puisque l’exercice de la liberté négative reste confinée dans le sanctuaire 
de la conscience.

Les pères conciliaires peuvent s’appuyer sur l’article 9 de la Conven-
tion européenne (CEDH) en matière de liberté de pensée, conscience 
et religion. Cette disposition, comme le fait également la déclaration 
conciliaire, distingue entre, d’une part, ce qui relève du for interne et 
jouit d’une protection absolue et, d’autre part, ce qui relève de la « ma-
nifestation » de la religion ou de la conviction. Ces manifestations af-
fectant le for externe, sont susceptibles de provoquer des interférences 
nuisibles à l’égard d’autres sujets  ; elles peuvent dès lors faire l’objet 
de « restrictions » par l’autorité publique compétente au sens du §2 de 
cette disposition.22

Il y a lieu de donner ici une précision terminologique et conceptuelle 
que certains auteurs laissent parfois dans l’ombre. Lorsque la déclaration 
se réfère à la liberté religieuse « associé à d’autres », c’est-à-dire à une 
liberté « collective », celle-ci est-elle assimilable à la liberté religieuse des 
« groupes sociaux », dont il est question un peu plus haut dans le texte ? 
Voilà qui soulève la question de savoir si ces deux catégories suffisent ou 
bien s’il convient d’en ajouter une troisième. On peut estimer nécessaire 
de distinguer, en outre, la liberté religieuse « collective » de la liberté 
« communautaire ». La liberté de religion « collective », est un droit dont 
plusieurs individus sont titulaires mais qu’ils exercent conjointement 
(par exemple, une procession religieuse), tandis que la liberté de religion 
« communautaire ou institutionnelle » a trait à un droit dont le titulaire 
n’est pas l’individu, mais bien le groupement religieux comme tel (en ce 
sens, la déclaration conciliaire parle de droits revenant à des « groupes 
religieux » ou à des « groupes sociaux »). On songe, par exemple, au 
droit revenant à l’Église de nommer librement un évêque ou un autre 
titulaire d’office ecclésial, sans ingérence de l’État et à l’abri de pressions 
exercées par un autre groupement religieux. Cette troisième catégorie 
qui, selon les classifications d’auteurs, peut être considérée comme une 

22  « La liberté de manifester sa religion ou ses convictions ne peut faire l’objet d’autres 
restrictions que celles qui, prévues par la loi, constituent des mesures nécessaires, dans 
une société démocratique, à la sécurité publique, à la protection de l’ordre, de la santé 
ou de la morale publiques, ou à la protection des droits et libertés d’autrui » (article 9 
§2 CEDH). Le §1 précise que ces manifestations de la liberté religieuse peuvent avoir 
lieu « en privé comme en public, seul ou associé à d’autres ».



362 363perspectives juridiques et d’éthique politique

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

variante de la liberté de religion collective, est souvent qualifiée de liberté 
de religion « institutionnelle », assimilée à la liberté religieuse « commu-
nautaire ».23 Bien sûr, la liberté institutionnelle doit toujours être exercée 
par le groupement au service de l’adhérent individuel et venir conforter sa 
liberté religieuse. Même si la jurisprudence européenne a reconnu plus fa-
cilement le droit individuel en matière de liberté de religion, la dimension 
institutionnelle a fini par s’imposer également.

V. La dimension communautaire de la liberté religieuse

L’attention d’un certain nombre de commentateurs semble se focaliser 
davantage sur l’immunité de coercition garantie à l’individu que sur la 
liberté religieuse communautaire ou institutionnelle, qui, comme nous 
le verrons, comporte aussi un volet positif.24 La structure de la déclara-
tion explique en partie ce constat  : lorsqu’elle traite de son objet, elle 
souligne surtout l’aspect de l’immunité, qui est considéré comme l’un 
des apports le plus significatifs du Concile, lequel se rapporte d’abord 
à la liberté de conscience individuelle. Cependant Dignitatis humanae af-
firme sans ambages que les groupements peuvent aussi jouir d’une li-
berté religieuse, comme l’un des sous-titres de la doctrine générale  le 
confirme  : «  la liberté des groupes religieux  ». Loin de se borner à 
affirmer vaguement l’existence d’une dimension communautaire, le do-
cument détaille les principaux aspects découlant de la liberté religieuse 
de l’Église, même si ce n’est plus seulement l’Église catholique qui est vi-
sée, mais les divers groupements religieux. Ils ont, eux aussi, droit à cette 
immunité de coercition déjà présentée pour le droit individuel. Nous 
retrouvons ici le manque de précision lexicale déjà dénoncé concernant 
la non-distinction entre l’aspect collectif  (agir ensemble) et l’aspect insti-
tutionnel de la liberté religieuse (droit revenant au groupement).25 Si les 
jurisprudences européennes et nationales n’utilisent guère l’expression 

23  Ces notions ont été développées dans J.-P. Schouppe, La liberté de religion institutionnelle 
dans la jurisprudence de la Cour européenne des droits de l’homme, préface d’E. Decaux, Éd. Pedone, 
Paris 2015, (« Publications de l’Institut International des Droits de l’Homme » n. 24), 
chap. 3, 173-244.
24  Voir Commission Théologique Internationale, La liberté religieuse pour le bien de tous. 
Une approche théologique aux défis contemporains, Cerf, Paris 2019, avec la note de S.-Th. 
Bonino, Pour lire le document.
25  Concile Vatican II, Déclaration Dignitatis humanae, n. 4a.



364 365jean-pierre schouppe

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

liberté de religion communautaire ou institutionnelle, elles sont en re-
vanche familiarisées avec le concept d’« autonomie » des groupements 
religieux qui y renvoie. Bien que ce dernier ne soit pas un synonyme de 
l’immunité de coercition du groupement religieux, il y a entre ces deux 
notions une indéniable convergence, car, en raison de son autonomie, 
une communauté religieuse ne peut pas être obligée à agir à l’encontre 
de sa doctrine ou de son éthique propre.

Cette immunité de coercition d’ordre éthique ou doctrinal se traduit 
parfois par la catégorie d’«  objection de conscience institutionnelle  ». 
Même si cette expression appliquée à un groupement peut prêter le flanc 
à la critique en raison du caractère strictement individuel de la conscience, 
elle est néanmoins devenue d’usage courant. Il faut aussi signaler le fait 
que certaines législations civiles font preuve de réticence, voire de rejet, par 
rapport aux objections de conscience qui ont été invoquées notamment 
par des centres scolaires ou des hôpitaux confessionnels, qu’ils soient ca-
tholiques ou d’autres confessions religieuses. Cependant, les juges de Stras-
bourg soutiennent l’autonomie des groupements religieux ou convictionnels, 
en ce compris des entreprises qui se rattachent à ladite autonomie en qua-
lité d’« entreprises de tendance » (ou « entreprises identitaires »). Cepen-
dant, la protection dont ces entités peuvent jouir n’est pas à toute épreuve. 
En effet, les juges européens, jusqu’à présent peu enclins à admettre des 
objections de conscience individuelles en dehors du domaine du service 
militaire obligatoire, font preuve, de manière générale, d’une faible prévi-
sibilité, s’autorisant à exercer un contrôle de plus en plus incisif  à l’égard 
des de groupements religieux ou convictionnels, ainsi qu’envers les entre-
prises identitaires en général, surtout concernant le contrôle du principe 
de proportionnalité. Encore plus préoccupante est l’attitude de certains 
législateurs nationaux qui, sous la pression d’idéologies contemporaines, 
vont jusqu’à interdire la pratique courante des « clauses de conscience », 
quand bien même ces entreprises de tendance s’appuient expressément 
sur des « chartes » démontrant l’incompatibilité de leur identité, croyance 
ou éthique avec certains pratiques comme l’avortement ou l’euthanasie 
que les autorités publiques entendent leur imposer.26 Plus consternant est 

26  Ainsi, en Belgique, la loi du 15 mars 2020 visant à modifier la législation sur l’eu-
thanasie (M.B., 23 mars 2020) prévoit que désormais « aucune clause écrite ou non 
écrite ne peut empêcher un médecin de pratiquer une euthanasie dans des conditions 



364 365perspectives juridiques et d’éthique politique

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

le constat que ce sont parfois les entités catholiques elles-mêmes qui re-
noncent volontairement à leur cohérence éthique, mais c’est une autre 
problématique qui ne peut guère être reprochée à l’État...

Le second volet du droit à l’immunité de coercition montre encore 
plus manifestement des traits de concordance avec la jurisprudence eu-
ropéenne. En effet, à la réflexion, « ne pas être empêché de » est une 
double négation qui revient à une affirmation. À condition de respecter 
les exigences de l’ordre public et quelques autres principes de base,27 les 
groupements religieux jouissent ainsi d’un arsenal de 14 droits proclamés 
par Dignitatis humanae, dont l’énumération n’est pas exhaustive.28 Le n. 
4 §1 du énonce cinq droits parmi les plus élémentaires : 1°) « pouvoir 
se régir selon leurs propres normes » ; 2°) « honorer d’un culte public 
la divinité suprême » ; 3°) « aider leurs membres dans la pratique de la 
vie religieuse » (ce qui est plus large que la seule « liberté de culte ») ; 4°) 
« les sustenter par un enseignement » ; 5°) un droit aux contours plus 
vagues : la promotion d’« institutions au sein desquelles leurs membres 
coopèrent à orienter leurs vie propre selon leurs principes religieux » (ce 
qui semble désigner notamment des instituts de vie  consacrée). Les §§2-
3 présentent d’autres droits des groupements religieux plus spécifiques : 
6°) « choisir leurs propres ministres » ; 7°) « les former, les nommer et 
les transférer » ; 8°) « communiquer avec les autorités ou communau-
tés religieuses résidant dans d’autres parties du monde » ; 9°) « édifier 
des édifices religieux » ; 10°) « acquérir et gérer les biens dont ils ont 
besoin » ; 11°) « enseigner et manifester leur foi publiquement, de vive 

légales » (article 3 insérant cet alinéa entre l’alinéa 3 et l’alinéa 4 de la loi du 28 mai 
2002 relative à l’euthanasie). Cette disposition restreint la liberté des institutions qui 
souhaiteraient privilégier d’autres approches que la mort provoquée à la demande du 
patient. Dans son arrêt du 17 février 2022, la Cour constitutionnelle belge ne se pro-
nonce pas sur l’admissibilité d’une telle restriction au regard de la dimension collective 
de la liberté de pensée, de conscience de religion, considérant que les requérants, en 
tant que personnes physiques, ne « justifient pas de l’intérêt requis à demander l’an-
nulation de cette disposition » (req. n° 26/2022, B.4.3). Voir E. Montero, L. Vanbel-
lingen, L’objection de conscience en droit belge, dans L.-L. Christians, S. Wattier, F. Amez 
(dir.), Les grands arrêts belges en matière de religions et de philosophies, préface de R. Torfs, Éd. 
Lefebvre-Larcier, Bruxelles 2023, 48, note 45.
27  L’on observe une certaine correspondance entre les « limites » signalées par Digni-
tatis humanae n. 7c et les « restrictions » prévues par l’article 9 §2 CEDH déjà citées.
28  Concile Vatican II, Déclaration Dignitatis humanae, n. 4bcde.



366 367jean-pierre schouppe

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

voix et par écrit » (cela suppose que l’apostolat se pratique dans le res-
pect de la liberté des personnes et d’éviter à leur égard toute forme de 
coercition ou de prosélytisme de mauvais aloi) ; 12°) « manifester libre-
ment l’efficacité singulière de leur doctrine » ; 13°) « tenir librement des 
réunions  »  ; 14°) «  constituer des associations éducatives, culturelles, 
caritatives et sociales ».29

Ce texte, qui reflète en creux de nombreuses et diverses cicatrices 
que l’Église a portées au long de son histoire bimillénaire de rapports 
avec les pouvoirs temporels, est remarquable pour son époque. Pour 
en prendre pleinement conscience, il faut le resituer dans son contexte 
historique. Dignitatis humanae nous situe en 1965. Or, dix ans plus tard, 
dans le cadre de la l’Organisation pour la sécurité et la coopération 
en Europe, le Saint-Siège est appelé à produire un effort considérable 
pour compléter le document de clôture de la Conférence de Helsinki 
par l’ajout d’un « septième principe » consacré à la liberté de pensée, 
de conscience et de religion. Il en avait fait une condition préalable 
à sa participation à la conférence demandée par un État totalitaire  : 
l’URSS. Le Saint-Siège réussit à y faire ajouter un §3 reconnaissant « la 
liberté de l’individu de professer et de pratiquer, seul ou en commun, 
une religion ou une conviction en agissant selon les impératifs de sa 
propre conscience ». On en est donc encore au stade des généralités de 
la liberté religieuse ! Or, l’accord (non contraignant) de Helsinki date de 
1975, soit dix ans après la fin de Vatican II ! Ensuite, il faudra attendre 
le document de clôture de la Conférence de Vienne pour y découvrir 
un paragraphe 16 souvent considéré comme le texte le plus protecteur de 
la liberté de religion en droit international public. Mais cela remonte à 
1989.30

Il y a donc lieu de saluer la clairvoyance et l’audace des pères conci-
liaires qui, en 1965, après avoir laborieusement tourné la page de la 
condamnation de la liberté religieuse, qui résultait d’un contexte et de 
circonstances tout à fait différents, ont osé opter en faveur de la liberté 

29  Le n. 5 parle aussi de la « liberté religieuse de la famille », qui comprend le droit 
des parents de décider de la formation religieuse qu’ils donneront à leurs enfants et 
notamment de choisir librement leur école.
30  Voir E. Decaux, Sécurité et coopération en Europe : les textes officiels du processus de Helsinki : 
1973-1992. Textes rassemblés et présentés, La Documentation française, Paris 1992, 124.



366 367perspectives juridiques et d’éthique politique

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

religieuse, sans renier le droit divin comme fondement de la liberté de 
l’Église. Le n. 13c dudit document manifeste nettement leur position à 
ce sujet : « Il y a donc bien accord (concordia igitur viget) entre la liberté 
de l’Église et cette liberté religieuse qui, pour tous les hommes et toutes 
les communautés, doit être reconnue comme un droit et sanctionnée 
juridiquement ». 

La perspective historique fait ainsi apparaître le lent développement 
de la protection juridictionnelle européenne en matière de liberté de re-
ligion (alors que d’autres droits et libertés ont progressé plus rapidement) 
et met en évidence la précocité relative de l’intuition conciliaire contenue 
dans Dignitatis humanae. Il faudra, en effet, attendre près de 30 ans pour 
que la jurisprudence européenne – la plus avancée des cours régionales 
spécialisées en droits de l’homme – concrétise la concordance annoncée 
par Dignitatis humanae. Ce parallélisme relatif  mais indéniable est rendu 
possible grâce à une production autonome des juges européens ayant 
pris corps progressivement. Rappelons quelques dates  : si la Conven-
tion européenne des droits de l’homme (CEDH) est adoptée en 1950 et 
la Cour EDH entre en fonction en 1959, il faudra attendre 1993 pour 
constater un premier arrêt de la Cour qui condamne un État (la Grèce) 
pour une violation de l’article 9 CEDH (suite à une question de prosély-
tisme de mauvais aloi) : c’est l’arrêt Kokkinakis.31 Dès la moitié des années 
’ 90, débutera une longue série d’arrêts rendus en matière de liberté 
institutionnelle.32 Cette thématique souhaitée par les pères conciliaires 
s’est donc développée au point de constituer à présent un important 

31  Cour EDH, Kokkinakis c. Grèce, 25 mai 1993. 
32  Fin 2023, soit 30 ans plus tard, on dénombre déjà plus de 380 arrêts en matière 
de conviction religieuse et philosophique, dont plus de 270 établissant une violation 
de ladite Convention (D’après le décompte effectué par l’Observatoire de la Chaire 
« Droit des religions » de l’UCLouvain  : https://uclouvain.be/fr/instituts-recherche/rscs/
cdr). Toutes les décisions et les arrêts de la Cour EDH peuvent être consultés et télé-
chargés sur la base de données HUDOC : http://hudoc.echr.coe.int. Pour une description 
précise de la concordance entre, d’une part, les droits mentionnés par l’Église dans 
Dignitatis humanae et, de l’autre, les droits reconnus que la jurisprudence de Strasbourg 
reconnaît aux groupements religieux, on peut consulter deux de nos publications qui 
mettent en vis-à-vis ces différents droits : J.-P. Schouppe, Relations entre Église et commu-
nauté politique. Doctrines – pratiques juridiques, Wilson & Lafleur, Montréal 2020, 163-209 ; 
Idem, La libertà religiosa istituzionale nella giurisprudenza della Corte europea dei diritti dell’uomo: 
una rilettura canonica, « Apollinaris » 88 (2015/1) 113-157.



368 369jean-pierre schouppe

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

secteur de la jurisprudence. Face à l’ampleur de cette jurisprudence qui 
– reconnaissons-le d’emblée – alterne lumières et ombres, il convient de 
proposer quelques brèves observations et de dégager quelques axes pro-
metteurs en particulier pour la liberté de religion, en dépit de certaines 
décisions qui ont de quoi laisser perplexe ou préoccuper pour l’avenir.

a)  Tant Dignitatis humanae que l’article 9 CEDH comprennent dans la 
catégorie « liberté religieuse/liberté de religion » à la fois la liberté de 
religion et la liberté de conscience.33 L’observation des affaires dont 
la Cour Européenne a été saisie permet de dégager deux premiers 
enseignements : 1°) c’est nettement à l’égard de la liberté de religion 
que la Cour EDH s’est montrée la plus active ; 2°) la protection de 
la liberté de religion qu’elle accorde s’est souvent avérée plus efficace 
que la promotion de la liberté de conscience, qui s’est trop longtemps 
focalisée sur la seule problématique des objections de conscience en 
matière de service militaire obligatoire. L’arrêt Bayatyan34 a toutefois 
changé la donne en rattachant pour la première fois la thématique 
des objections de conscience à l’article 9 CEDH en lieu et place 
de l’article 4 §3 sur l’interdiction du travail forcé, ce qui prédispose 
un cadre adapté pour l’instauration d’autres types d’objections de 
conscience, même si jusqu’à présent la Cour EDH est restée circons-
pecte dans ce domaine.35

b)  Dans le domaine de la liberté de conscience individuelle, la situation la 
plus préoccupante est sans doute celle des praticiens du secteur médi-
cal et, au sein de celui-ci, le sort réservé aux pharmaciens objecteurs, 
qui ont été déboutés plusieurs fois à Strasbourg.36 Du point de vue du 

33  Pour être précis, l’article 9 CEDH protège également la liberté de pensée, mais il ne 
peut y avoir de confusion entre ces trois libertés.
34  Cour EDH, Gr. Ch., Bayatyan c. Arménie, 7-VII-2011.
35  Sur ce vaste et délicat sujet, voir notamment G. Puppinck, Objection, de conscience 
et droits de l’homme : essai d’analyse systématique, « Société, Droit, Religion » 6/1 (2016) 
209-275  ;  J.T. Martín de Agar, Libertà di coscienza, in P. Gianniti (a cura di), La 
CEDU e il ruolo delle Corti, Zanichelli, Bologna 2015, 1115-1154 ; R. Navarro-Valls, 
J. Martínez-Torrón, Conflictos entre conciencia y ley. Las objeciones de conciencia, Iustel, Ma-
drid 2011 ; H. Watt (ed.), Cooperation, Complicity and Conscience. Problems in Healthcare, 
Science, Law and Policy, The Linacre Centre, Londres 2005 ; R. Palomino, Las objeciones 
de conciencia, Montecorvo, Madrid 1994.  
36  Voir Cour EDH, décis. Pichon et Sajous c. France, 2-X-2001.



368 369perspectives juridiques et d’éthique politique

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

volet collectif  et institutionnel de la liberté de conscience, on a assisté 
au développement des objections dites de « conscience institutionnelle » 
soulevées par des centres scolaires et des établissements de soins, 
principalement en matière d’avortement et d’euthanasie. Ces clauses 
s’appuient souvent sur une «  charte éthique  » que la direction de 
l’entreprise et l’ensemble du personnel, du moins idéalement, sous-
crivent à l’embauche. Cependant, cette solution destinée à protéger 
individus ou institutions par rapport à certaines normes étatiques im-
posées qui, selon le cas, peuvent heurter leur conscience personnelle 
ou les valeurs fondatrices de l’entreprise, n’est pas toujours acceptée 
par les autorités publiques. En effet, les clauses de conscience sont expo-
sées à la menace d’une radicalisation du positivisme juridique faisant 
caractérisant certains ordonnancements, comme nous l’avons signa-
lé avec l’exemple de la Belgique. La bataille judiciaire sur ce point 
ne fait que commencer. Pour se faire une idée précise de la jurispru-
dence européenne à ce sujet, il faudra dès lors se donner le temps 
nécessaire pour que des litiges de cette nature, après avoir épuisé les 
différents degrés de juridictions nationales, puissent faire l’objet d’un 
arrêt définitif  rendu par la Cour EDH.

c) Ceci dit, le recours au statut d’«  entreprises de tendance  » ou 
d’« entreprises identitaires » a permis de protéger avec un certain 
succès de nombreux aspects de la liberté de religion et de conscience concer-
nant des centres scolaires, des établissements médicaux ou encore des 
homes pour personnes âgées.37 Cela a permis également de combler 
l’une ou l’autre lacune de la CEDH. En effet, le droit à l’instruction 
qui, suite à un défaut d’accord politique momentané, a été renvoyé 
au protocole n° 1, prend en compte, comme seuls sujets concernés 
par ce droit, l’État et les parents, ces derniers étant titulaires d’un 
droit prioritaire. On observe donc une éclipse totale de l’Église, en 

37  Dans le domaine de l’Union européenne, et plus particulièrement en matière de 
lutte contre les discriminations dans les relations de travail, les entreprises conviction-
nelles ont fait l’objet de l’article 4 de la Directive 2000/78, qui donné lieu à une ju-
risprudence intéressante, mais complexe, de la Cour de Luxembourg, qui par ce biais 
tend à augmenter le contrôle juridictionnel sur les entreprises identitaires notamment 
en raison d’une vérification minutieuse de la proportionnalité. Pour une présentation 
complète de ce sujet d’actualité, voir notamment S. Cañamares Arribas, Igualdad reli-
giosa en las relaciones laborales, Thomson Reuters Aranzadi, Cizur Menor 2018.



370 371jean-pierre schouppe

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

dépit de son rôle historique de pionnière et de son protagonisme plu-
riséculaire dans ces domaines. Par ailleurs, si les écoles, les centres 
médicaux et l’assistance aux personnes démunies sont des théma-
tiques réglées par le droit ecclésiastique de chaque État, ce sont aussi 
des matières de prédilection pour les accords concordataires conclus 
avec le Saint-Siège. 

d) Si le bilan de la protection de la liberté de religion semble nette-
ment plus convaincant que celui de la liberté de conscience, il faut 
bien se rendre compte de son ampleur et de la diversité de ses aspects. 
Au sein des multiples facettes relevant de la liberté de religion indivi-
duelle, la question médiatique et controversée du voile islamique et 
des autres signes distinctifs ostentatoires ne représente que la partie 
apparente de l’iceberg, d’ailleurs fort dépendante de la politique lo-
cale. Pour ne pas trop allonger ce travail, nous passerons directement 
à la dimension institutionnelle ou communautaire de la liberté de 
religion, qui est spécialement concluante, même si les droits de la 
personne individuelle doivent toujours jouir d’une certaine priorité 
par rapport aux droits des groupements.

e) Il est possible de tracer certaines lignes d’interprétation de la liberté 
de religion institutionnelle par la jurisprudence européenne. De manière 
générale, les libertés revendiquées par l’Église dans Dignitatis humanae 
(ainsi que par les iura nativa codiciels dont il sera question dans la 
prochaine section) bénéficient d’une protection juridique civile grâce 
à la diligence de la Cour EDH. Parmi les points forts de la jurispru-
dence de Strasbourg relatifs à la liberté religieuse institutionnelle, on 
soulignera la libre nomination des chefs religieux,38 la protection de l’unité 
doctrinale, rituelle et disciplinaire du groupement religieux,39 ainsi que di-
vers autres aspects de son autonomie d’organisation,40 dont la liberté d’en-
seignement.41 La liberté de religion combinée avec la liberté d’association (articles 
9 et 11 CEDH) constitue également un axe de protection particuliè-

38  Depuis Cour EDH, Serif  c. Grèce, 14-XII-1999.
39  Cour EDH, Gr. Ch., Hassan et Tchaouch c. Bulgarie, 26-X-2000.
40  Cour EDH, Gr. Ch., Sindicatul ‘Pastoral cel Bun’ c. Roumanie, 9-VII-2013.
41  Cour EDH, Gr. Ch., Fernández Martínez c. Espagne, 12-VI-2014. 



370 371perspectives juridiques et d’éthique politique

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

rement efficace.42 En revanche, les litiges opposant la liberté de reli-
gion à la liberté d’expression (article 9 contre article 10 CEDH) sont 
souvent tranchés en faveur de la freedom of  speech, considérée comme 
le « chien de garde » de la démocratie, quand bien même la Cour 
reconnaît la liberté de religion comme « l’une des assises de la société 
démocratique ». De fait, cela ne l’a pas empêchée de venir au secours 
de la majorité des chrétiens d’Autriche qui se sentirent agressés par 
la projection d’un film obscène ridiculisant l’eucharistie. Estimant 
qu’il y avait lieu de prioriser la défense de la religion par rapport à la 
liberté artistique, la Cour EDH donna raison au Gouvernement qui 
avait fait interdire le film.43

f) Enfin, il reste à considérer brièvement certains aspects signalés au 
n. 6 de Dignitatis humanae et à vérifier leur prise en compte par la Cour 
EDH. À défaut d’un droit strict à l’égalité entre groupements, c’est le 
droit à la non-discrimination (article 14 CEDH) qui préside principale-
ment à leurs relations. Il importe de souligner que la non-discrimina-
tion n’est pas nécessairement incompatible avec la possibilité d’une 
« reconnaissance civile spéciale » pour autant qu’un certain niveau de 
liberté religieuse soit reconnu et respecté à l’égard de tous les citoyens 
et des communautés minoritaires. De plus, la Cour EDH condamne 
les États qui n’auraient pas suffisamment objectivé leurs critères de 
reconnaissance des cultes, ce qui pourrait engendrer des situations 
discriminatoires, par exemple vis-à-vis de certains groupements mi-
noritaires ou installés plus récemment sur le territoire. Mais le principe 
de non-discrimination (plus envahissant que le droit homonyme en ce 
qu’il permet de remettre en cause l’ensemble de la législation d’un 
État) risque d’avoir à l’encontre d’autres droits fondamentaux un ef-
fet “ rouleau-compresseur ”.44 Les juges européens veillent également 
au respect du principe selon lequel l’État doit rester impartial vis-à-
vis des religions (et des groupes philosophiques). Cela signifie que 
les autorités publiques de tout niveau ne peuvent rejeter ou interdire 

42  Cour EDH, 97 membres de la Congrégation des Témoins de Jéhovah de Gldabi et 24 autres c. 
Georgie, 3-V-2007.
43  Cour EDH, Otto-Preminger-Institut c. Autriche, 20-IX-1994.
44  Voir la mise en garde de M. Cartabia, I ‘nuovi diritti’, dans L. Gregorio (dir.), Le 
confessioni religiose nel diritto dell’Unione europea, il Mulino, Bologne 2012, 95-117.



372 373jean-pierre schouppe

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

aucune religion pour autant qu’elle respecte l’ordre public. Il leur est 
aussi interdit d’imposer une quelconque religion  : personne ne peut 
être empêché d’entrer dans une religion ou de la quitter. Les ques-
tions de l’adhésion et du renvoi des adhérents relèvent exclusivement 
de l’autonomie et de l’auto-organisation des groupements religieux. À 
cet égard, comment passer sous silence la position des États islamistes 
qui, en priorisant la charia,45 ne reconnaissent de manière générale 
que l’apparence des droits humains et viole en particulier le droit de 
« changer de religion » proclamé dans l’article 9 §1 CEDH ?46

VI. La dimension communautaire catholique : 
       les iura nativa de l’Église

Avant d’envisager l’abandon du confessionnalisme de l’État, il semble 
nécessaire de ne pas taire un apport du droit canonique qui a puissam-
ment contribué au processus de reconnaissance progressive de la liberté 
religieuse communautaire. L’Église catholique revendique une série de 
droits innés (iura nativa) qu’elle demande aux États de prendre en consi-
dération dans leurs relations avec elle.47 Ces droits innés sont formulés 
dans les deux codes de droit canoniques en vigueur (CIC 83 et CCEO 

45  Dans la Déclaration des droits de l’homme de l’Organisation de la Coopération 
Islamique (OCI, 2020) il ne faut pas omettre de lire le dernier article contenant des 
dispositions générales et, en particulier, l’article 24a : « Sans préjudice des principes 
de la Charia Islamique et de la loi, toute personne a le droit d’exercer et de jouir des 
droits et libertés énoncés dans la présente déclaration ».
46  L’article 9 §1 CEDH a fait preuve d’une plus grande fermeté sur ce point névralgique 
que l’article 18 du Pacte international relatif  aux droits civils et politiques (1966), dans 
lequel un simple droit d’avoir ou d’adopter une religion s’était substitué au droit de chan-
ger de religion jusqu’à ce que le Comité des droits de l’homme rétablisse le droit de chan-
ger de religion en 1993 (Voir Observation n° 22 [§5] de 1993 : https://www.humanrights.
ch/cms/upload/pdf/2023/230926 General_comment_22.pdf ; consulté le 24-VIII-2024).
47   Diversement, le doyen Ulrich Rhode considère que les iura nativa relèveraient 
plutôt de la doctrine catholique à exposer aux fidèles dans des « documents doctri-
naux », mais n’auraient pas leur place dans un code de droit canonique qui n’oblige 
pas les États, ces sujets n’étant qu’invités à en tenir compte dans leurs rapports avec 
l’Église : voir U. Rhode, La funzione d’insegnare della Chiesa in un contesto secolarizzato, dans 
J. Miñambres (a cura di), Diritto canonico e cultura giuridiche nel centenario del Codex Iuris 
Canonici del 1917 (XVI Congresso internazionale della Consociatio studio iuris canonici promo-
vendo), Edusc, Roma 2017, 418.



372 373perspectives juridiques et d’éthique politique

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

90) promulgués dans le sillage de Vatican II. L’origine préconciliaire de 
ces canons déjà présents dans le CIC de 1917, à quelques détails près, 
est moins connue. Le cardinal Pietro Gasparri a veillé à les y introduire 
à une époque encore totalement marquée par l’ancien Ius publicum eccle-
siasticum, école à laquelle il appartenait et qui a influencé la plupart des 
canonistes de son temps. Ces canons ont donc curieusement survécu à la 
substitution du concept vraiment ecclésiologique de la communio du Peuple 
de Dieu à la notion obsolète de societas iuridice perfecta. D’où ces expressions, 
au style un peu suranné, figurent toujours dans le CIC 1983 et le CCEO 
1990.48 Les droits proclamés sont, par exemple, le droit inné de l’Église 
à posséder et à gérer des biens temporels : iure nativo, independenter a civile 
potestate.49 Si ces termes conservent leur signification juridique tradition-
nelle, ils se sont enrichis de certaines nuances ecclésiologiques redevables 
à Vatican II que le droit canonique a assimilées. Pour prolonger l’exemple 
qui vient d’être donné, on songera au rôle renforcé dévolu aux laïcs dans 
l’administration des biens ecclésiastiques en comparaison avec l’organi-
sation extrêmement cléricale du CIC 1917. On rappellera les accords 
concordataires qui peuvent porter sur ces matières dans le cadre des rela-
tions Église-États, conformément au cadre fixé par Gaudium et spes n. 76, à 
savoir comme un exemple de la coopération, facultative mais encouragée, 
entre l’Église et l’État. Il convient donc de souligner l’existence dans les 
deux codes de droit canonique d’un catalogue de droits innés (iura nativa) 
de l’Église substantiellement équivalents aux droits communautaires de 
liberté religieuse énoncés par Dignitatis humanae. Pour éviter de fastidieuses 
répétitions, il sera renvoyé aux publications indiquées en note.50 L’expé-

48  On pourrait se demander comment expliquer la longévité du concept de droit 
inné ? À cet égard, on peut émettre l’hypothèse suivante : d’une part, la plupart des 
droits innés de l’Église trouvant leur origine dans le droit divin, ne sont guère sujets à 
modification ni à suppression ; d’autre part, les limitations inhérentes au vocabulaire 
de la technique juridique rendent improbable, voire impossible, tout essai de renouvel-
lement radical et total de la terminologie (voir J.-P. Schouppe, Les iura nativa de l’Église : 
un anachronique vestige iuspublisciste ou une exigence actuelle du droit divin ?, in J.I. Arrieta [dir.] 
Ius divinum, Marcianum Press, Venezia 2010, 1229-1248).
49  Voir canon 1254 §1 CIC 1983 relatif  au droit patrimonial canonique.
50  J.-P. Schouppe, Relations entre Église et communauté politique, 163-209 ; Idem, La libertà 
religiosa istituzionale nella giurisprudenza della Corte europea dei diritti dell’uomo, 113-157. Voir 
aussi L. Okulik, La libertà della Chiesa nel contesto attuale, dans Gruppo Italiano Docenti 
di Diritto Canonico (dir.), Libertà religiosa e rapporti Chiesa-società politica, Glossa, Milan 



374 375jean-pierre schouppe

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

rience démontre que, si les iura nativa n’obligent directement que les fi-
dèles catholiques, ils constituent des repères utiles pour permettre aux 
États de tous types, qui ont parfois une idée approximative de l’Église 
catholique, de découvrir d’emblée les principaux contours de la position 
des fidèles dans l’Église ainsi que les revendications de cette dernière 
concernant la liberté religieuse. Le cas échéant, ils pourront conclure un 
accord avec le Saint-Siège, comme la République populaire de Chine 
l’a fait en matière de nominations épiscopales, un accord récemment 
renouvelé pour la troisième fois.

VII. L’abandon du confessionnalisme des États

Si la Dignitatis humanae se concentre sur la liberté religieuse, cette décla-
ration, en tant que document du Concile, doit être lue en lien avec le 
n. 76c de la constitution Gaudium et spes, qui établit le cadre général des 
relations Église-États et livre les principes qui doivent présider à ces rap-
ports : d’une part, les principes d’indépendance et d’autonomie de l’Église et 
des États, chacun de ces deux sujets se limitant à son domaine propre, 
supposent une séparation ; d’autre part, il y a aussi un appel à une libre 
coopération entre eux, car ces deux sujets sont au service de la personne 
humaine. Ne pouvant être “ disséqué ”, le fidèle-citoyen influe comme 
facteur de rapprochement entre ces deux acteurs. Les documents conci-
liaires ne contiennent plus aucune référence concernant les fonctions de 
l’État jusque-là conçu comme bras séculier de l’Église.51 Ils prennent acte 
du pluralisme religieux. Le dualisme chrétien est devenu dualisme pluriel.

La sortie du régime de chrétienté et la forte évolution accomplie 
dans le sens de la sécularisation et du pluralisme constitue désormais un 
fait incontestable en Occident. Il est, en revanche, moins clair que tous 
les tenants et aboutissants de cette mutation y aient été assimilés jusque 
dans leur dernière conséquence. Comme l’on sait, l’abandon du confes-
sionnalisme d’État dans les assises conciliaires, même si ce point était en 

2007 ; D. Albornoz Pavisic, I diritti nativi della Chiesa nel Codice di Diritto Canonico e nel 
diritto concordatario vigente, LAS, Rome 2008 ; D. Le Tourneau, Los derechos nativos de la 
Iglesia independientes del poder civil, « Ius Canonicum » 37 (1997) 601-617.
51  Voir l’excellente synthèse concernant l’évolution du dualisme : M. Rhonheimer, 
Fede cristiana, Chiesa cattolica e struttura politico-teologica del dualismo cristiano, in P. Donati 
(a cura di), Laicità: la ricerca dell’universale nelle differenze, il Mulino, Bologna 2008, 33-97. 



374 375perspectives juridiques et d’éthique politique

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

crise depuis longtemps, constitue l’un des fruits du Concile, qui entraîna 
l’effondrement du Ius publicum ecclesiasticum.52 Cette école canonique, née 
à Würzburg et poursuivie à Rome, repose sur trois piliers : le concept 
de société juridique parfaite, le pouvoir indirect de l’Église dans les af-
faires temporelles  ainsi que le confessionnalisme de l’État. En même 
temps qu’au confessionnalisme de l’État qui, sans être condamné, cesse 
d’être le modèle proposé, l’Église renonce officiellement à toute préten-
tion de pouvoir (juridique) indirect dans les affaires temporelles et se 
borne à maintenir sa fonction (morale) magistérielle à l’égard de toute 
personne de bonne volonté, à laquelle elle ne pourrait renoncer sans 
compromettre sa mission. Parallèlement, au plan ecclésiologique, la no-
tion de communio remplace celle de societas iuridice perfecta, qui avait fait 
son temps, bien que le cardinal Ottaviani ait tenté de défendre cette 
position devant l’assemblée conciliaire. Suite au vide provoqué par le 
désaveu de cette école, s’est ouvert un vaste chantier de reconstruction 
de la discipline canonique des relations Église-États sur les nouvelles 
bases indiquées et de nouveaux accords concordataires se concluent, 
alors que d’aucuns s’étaient empressés de considérer ceux-ci comme des 
instruments obsolètes…

Dans le sillage de Vatican II, d’importants bouleversements de ré-
gimes politiques dans le sens de la laïcité ne tardent pas à se manifes-
ter dans les anciens États catholique, tandis que la plupart des États 
d’autres confessions chrétiennes et de religion islamique restent en 
place.53 Pour importante que soit l’affirmation de l’indépendance et de 
l’autonomie de l’Église et des États dans Gaudium et spes n. 76c, celle-ci 
a toutefois de quoi susciter la perplexité des catholiques dans de nom-
breux États, surtout européens, dans lesquels la liberté de l’Église et des 
groupements religieux fait couramment l’objet de pressions sournoises, 
alors que d’autres régions du monde sont le théâtre de persécutions des 
chrétiens qui sont même parfois systématiques. On peut aussi déplorer 
le fait que les groupements religieux (mais pas seulement eux) fassent 
l’objet d’un contrôle étatique ou supranational de plus en plus incisif, 

52  Voir notamment M. Nacci, Chiesa e Stato dalla potestà contesa alla santa cooperatio. Un 
profilo storico-giuridico, Lateran University Press, Città del Vaticano 2015.
53  Sauf  la Suède et la Norvège, qui renoncèrent à la confession luthérienne en ce 
XXIe siècle.



376 377jean-pierre schouppe

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

comme nous venons de le signaler à propos de la jurisprudence euro-
péenne.54 Ce panorama pourrait donner l’impression que la protection 
de la liberté religieuse et de conscience représente une valeur qui, aux 
yeux de certains États, compte moins que les préjugés et les risques de 
violence entre religions ou encore la dangerosité de certaines sectes à 
caractère prétendument religieux.

Au-delà de ces signaux alarmants, il convient de reconnaître l’im-
portance de la sortie de la chrétienté et d’en soupeser toutes les consé-
quences. Si cette profonde évolution encouragée par Dignitatis Humanae 
offre une opportunité pour développer la coresponsabilité des fidèles 
ainsi que la liberté des groupements religieux et le pluralisme, elle com-
porte inévitablement la disparition du bras séculier sur lequel l’Église a 
pu s’appuyer dans le passé, même si ce fut parfois au prix de certaines 
compromissions avec des pouvoirs non démocratiques. Désormais, les 
États religieusement neutres ou laïcs représentent la tendance mainstream 
des régimes étatiques en Occident. Dans la « grande Europe » actuelle 
(au sens des 46 États membres du Conseil de l’Europe), l’Église catho-
lique continue à se trouver dans la situation d’un culte minoritaire dans 
de nombreux États demeurés confessionnels : anglican, orthodoxes, lu-
thériens, calvinistes, voire islamiques. Par conséquent, qu’il s’agisse d’un 
État non confessionnel (où elle est souvent majoritaire mais privée de 
bras séculier) ou bien d’un État confessionnel (dans lequel elle est géné-
ralement minoritaire), l’Église catholique est aujourd’hui devenue une 
religion parmi d’autres. Elle prend ainsi progressivement conscience de 
l’ignorance généralisée de la doctrine chrétienne, voire de l’indifférence 
(plutôt que du rejet) qu’elle suscite dans de nombreuses nations occiden-
tales. Le décrochage culturel avéré entraîne l’ignorance du droit natu-
rel, auquel le magistère, la théologie et le droit canonique catholiques 
continuent pourtant de se référer, alors que le monde juridico-politique 
séculier, à quelques exceptions près (comme le continent africain), a 
priorisé une conception immanente et pluraliste.

Une telle métamorphose comporte de nombreuses implications 
dont l’assimilation requiert un certain temps de maturation. De plus, 
les fortes migrations de populations et divers autres phénomènes liés 

54  C’est le cas de la Cour EDH mais aussi de la Cour de Justice de l’Union Euro-
péenne, en particulier dans les litiges relatifs aux relations du droit du travail.



376 377perspectives juridiques et d’éthique politique

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

à la mondialisation ont accentué la sécularisation et le pluralisme de 
la société occidentale. L’Église a donc pris acte du fait que, si elle s’est 
vue confier la mission d’évangéliser, elle ne peut plus compter sur le 
bras séculier pour diffuser sa doctrine sociale et ses enseignements. 
L’affranchissement de leur obligation de confesser une religion déter-
minée signifie que, depuis plusieurs décennies, les États sont amenés à 
considérer la position catholique sur la dignité humaine et sur d’autres 
thèmes “ substantiels ” comme une “ doctrine particulière ” qu’ils ne 
peuvent plus endosser purement et simplement mais qui, pour pré-
tendre au moindre effet civil, doit se justifier. Il en résulte une considé-
ration de la doctrine sociale de l’Église et du droit naturel comme une 
“ doctrine globale devenue particulière ”, ce qui suppose un certain 
déclassement aux yeux des autorités publiques, même si celles-ci ne 
peuvent préjuger en rien la qualité de son contenu : le principe de l’in-
compétence des États en matière religieuse les obligeant à une certaine 
retenue et impartialité. De son côté, l’Église continue à revendiquer 
la valeur universelle de son message, notamment sa compréhension 
de la vérité sur l’homme, mais, dans l’accomplissement de sa mission, 
elle doit tenir compte de la sécularisation croissante des personnes 
à convaincre. Nous reviendrons dans le volet d’éthique politique sur 
cette véritable mutation en cours.

VIII. L’éclairage complémentaire de l’éthique politique

Pourquoi aborder ici l’éthique politique  ? On entend par là une 
discipline nécessaire pour connaître les principes et les règles cen-
sés présider aux débats public qu’un État de droit devrait veiller à 
faire respecter en vue du correct fonctionnement des institutions dé-
mocratiques. Or, l’actualité politique de plusieurs États réputés « de 
droit » montre qu’on est souvent loin du compte. Il ne suffit pas de 
traiter dans une enceinte universitaire, de surcroît ecclésiale, au su-
jet des valeurs qui peuvent véritablement conduire au bonheur des 
personnes et contribuer au bien commun de la société : il faut veiller 
à ce que ces valeurs vraiment humaines parviennent effectivement 
aux instances démocratiques et soient reconnues, dans la mesure du 
possible, au sein même des débats publics ayant lieu non seulement à 
l’échelle étatique mais aussi aux autres niveaux de pouvoir. L’éthique 
politique apparaît ainsi comme un relais indispensable en vue d’une 



378 379jean-pierre schouppe

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

transformation effective de la société dans le respect des règles régis-
sant les institutions politiques.55

Dans cette Alma Mater, il y a déjà un certain nombre d’années, Mar-
tin Rhonheimer a soutenu l’importance de l’éthique politique. Il a pro-
posé un retour à l’unité aristotélicienne entre la pratique individuelle 
des vertus et la pratique des vertus dans la Polis. En effet, s’il convient 
de distinguer l’éthique de l’individu de l’éthique politique, cette der-
nière ne doit pas être séparée de la morale. N’est-ce pas aussi dans les 
institutions politiques que chaque citoyen acquiert et pratique les vertus 
civiques ? C’est en prenant ses responsabilités dans la vie politique que 
la personne peut se perfectionner dans la poursuite du bien commun. 
Étant donné la non réception actuelle du droit naturel, il convient de 
développer une éthique politique, plutôt qu’une éthique « naturelle », 
qui risquerait d’être repoussée en raison de sa rattachement possible à 
une doctrine catholique désormais devenue particulière. L’éthique poli-
tique est, selon cet auteur, une éthique « culturelle » reflétant une ratio-
nalité morale. Elle « continue, complète et perfectionne » l’éthique de 
l’individu et comporte une vérité propre, qui est une « vérité pratique » 
concernant «  la praxis publique institutionnalisée selon les règles de 
droit ». Plutôt qu’une éthique de vertus personnelles, il s’agit avant tout 
d’une « éthique d’institutions ».56

Il suffira d’aborder ici que quelques idées de base de l’éthique po-
litique et de l’éthique de la discussion, dont la prise en compte est né-
cessaire pour qu’il soit possible de parler d’un débat public digne de ce 
nom.57 Comme l’on sait, cela requiert d’abord de réunir les conditions 
pratiques d’une égale participation de tous les acteurs de la discussion 

55  Rhonheimer dénonce notamment le fait que « dans certaines occasions, la défense du 
caractère laïc de l’État n’est rien d’autre que le refus d’entrer dans un vrai débat public 
sur les arguments allégués par les citoyens   “ non laïcs ” et par l’Église » (M. Rhonheimer, 
Democrazia moderna, Stato laico e missione spirituale della Chiesa: spunti per una concezione politica 
‘sana’ della laicità, in P. Donati [a cura di], Laicità, 112 [traduction libre]). Il appelle « in-
tégralisme de la laïcité » ce qu’on entend le plus souvent par laïcisme.
56  M. Rhonheimer, Why is Political Philosophy Necessary?, in Idem, The Common Good 
of  Constitutional Democracy, ed. by William F. Murphy Jr., The Catholic University of  
America Press, Washington D.C. 2013, 24.
57  Voir notamment Idem, The Common Good of  Constitutional Democracy, 72-141 ; F. Vio-
la, Autorità ed eguaglianza nella democrazia deliberativa, dans R. Luppi (a cura di), Autorità 
e democrazia. Educare al pluralismo nel XXI secolo, Armando Editore, Roma 2022, 59-94.



378 379perspectives juridiques et d’éthique politique

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

qui doivent pouvoir intervenir à égalité de droits. Ensuite, exiger de 
chacun d’eux une disposition et un effort d’écoute et de remise en ques-
tion personnelle, qui ne va pas toujours de soi. De plus, comme il ne 
suffit pas de respecter des « procédures formelles », mais que, pour être 
réelle, la démocratie doit aussi être « substantielle », il y a lieu d’assurer 
dans toute discussion politique une place effective aux débats de fond, 
de façon à ne pas se borner à chercher, dans une optique limitée au 
court terme, la solution de facilité consistant à parvenir au plus vite à 
un consensus susceptible d’emporter la majorité des votes requise. En ce 
sens, il y a lieu de considérer comme insuffisante la quête d’un « over-
lapping consensus » (un consensus par recoupement de type rawlsien, 
que Habermas ne manqua pas de critiquer).58 Ce phénomène récurrent 
dans nos démocraties occidentales peut s’avérer nuisible au principe 
démocratique dans la mesure où il risque de priver les institutions poli-
tiques concernées de l’épaisseur rationnelle et éthique nécessaire pour 
assurer la dimension dialogique de la discussion. Il ne serait pas non 
plus correct de limiter les intervenants dans leur choix, en excluant a 
priori certaines doctrines globales.59

Parmi d’autres éléments de l’éthique politique qui mériteraient 
d’être rappelés ici, un principe semble sortir du lot  : chaque partie à 
la discussion a non seulement un droit mais aussi un devoir d’exprimer 
et de défendre son point de vue avec conviction. En effet, si un acteur 
omet cette opportunité, il risque de priver le débat public d’un élément 
de vérité qu’il est peut-être le seul à connaître ou en état d’alléguer. 
Comme le souligne Francesco Viola, il ne s’agit pas tant de faire valoir 
ses propres préférences que de « montrer que la propre conception du 
bien commun est meilleure que celle des autres et que ceux-ci doivent 

58  J. Habermas, Reconciliation Through the Public Use of  Reason: Remarks on John Rawls’ 
Political Liberalism, « Journal of  Philosophy » 92 (1995) 109-131. Dernièrement, Ha-
bermas a repris l’écriture pour dénoncer les ravages que les réseaux sociaux, clos sur 
eux-mêmes, provoquent au détriment de la qualité de la discussion politique : J. Ha-
bermas, Espace public et démocratie délibérative  : un tournant, Gallimard, Paris 2023 
(« NRF Essais »).
59  À une certaine époque Rawls reprocha à Habermas d’exclure certaines conceptions 
globales non rationalistes, par exemple de type métaphysique, et dès lors de ne pas 
respecter le pluralisme (Voir J. Rawls, Political Liberalism, Columbia University Press, 
expanded edition, New York 2005, 372-434).



380 381jean-pierre schouppe

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

l’accepter et la partager ».60 Ce dernier point est particulièrement éclai-
rant concernant les chrétiens, car ce devoir d’éthique politique au pro-
fit du bien commun vient en quelque sorte renforcer le devoir moral 
incombant aux fidèles de faire de l’apostolat. Plus la société se sécula-
rise et se pluralise, plus les connaissances à la lumière de la révélation 
chrétienne et du magistère ecclésiastique deviennent une denrée rare, 
ce qui augmente la responsabilité d’en assurer la fidèle transmission. 
Mais, pour être fructueux, cet échange doit se produire de manière adé-
quate au temps présent, c’est-à-dire en veillant à “ traduire ” les réfé-
rences théologiques et magistérielles en arguments rationnels et adaptés 
à leurs interlocuteurs. 

IX. Une mission spécifique pour les facultés ecclésiastiques 
       au sein d’une société sécularisée 

Comme cela vient d’être rappelé, la Dignitatis humanae revendique pour 
l’Église-institution la liberté d’accomplir sa mission qui comprend de 
nombreuses facettes. Celle-ci comporte notamment la liberté institu-
tionnelle de communiquer la position doctrinale officielle de la hié-
rarchie catholique et la liberté revenant à chaque fidèle de pratiquer 
cette religion et de faire de l’apostolat. Depuis Vatican II, cette voie 
personnelle de transformation du monde est devenue prioritaire, sans 
rendre pour autant obsolète la voie officielle et diplomatique qui, bien 
que passée au second plan, reste essentielle. Le constat de l’existence de la 
liberté de religion, toujours nécessiteuse d’une protection juridique atten-
tive, implique une responsabilité dans l’évangélisation tant de la part des pas-
teurs que des fidèles. Mais, du moins en Europe,61 cette voie prioritaire 
est freinée dans son élan par la sécularisation. Celle-ci s’est tellement 
répandue que bon nombre de citoyens, même s’ils ont été baptisés, ne 
partagent même plus l’idéal de vivre en chrétiens, voire ne portent plus 
d’intérêt pour les choses de la religion. Bon nombre d’entre eux, tout 

60  F. Viola, Il principio di maggioranza e la verità nella democrazia, « Dialoghi » 4/3 (2004) 
28-35. Voir aussi son argumentation (spécialement aux pages 4-5 ; traduction libre).
61  Le cas des États-Unis, où il est encore permis de parler de Dieu dans la vie publique, 
mais où les électeurs sont, à l’évidence, extrêmement divisés au plan des valeurs 
éthiques, est peut-être une exception qui confirme la règle qui vaut pour l’Occident. Il 
en va différemment, par exemple, en Afrique ou en Amérique latine.



380 381perspectives juridiques et d’éthique politique

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

en demeurant ouverts à une vague spiritualité, ne possèdent plus les no-
tions philosophiques et théologiques de base nécessaires pour recevoir 
avec fruit la doctrine catholique.

La relégation de la doctrine chrétienne au rang d’une « doctrine 
particulière » implique, comme nous l’avons montré, la mise au point 
d’une pédagogie permettant l’évitement des arguments d’autorité qui, 
sauf  dans certains milieux privilégiés et dans certaines circonstances, 
sont non seulement devenus irrecevables, mais aussi contreproduc-
tifs. Dans les débats publics et les institutions politiques, toute doctrine 
particulière doit nécessairement passer par le tamis du dialogue et de 
l’argumentation rationnelle. Suite au regrettable constat qu’un certain 
nombre d’universités  dites « catholiques  » ne souhaitent plus ou, du 
moins, ne paraissent plus être en mesure de remplir une telle mission, il 
semble que la tâche de former les étudiants en vue de ce défi revienne 
prioritairement aux facultés ecclésiastiques et aux universités pontifi-
cales. Dans cette optique, il s’agirait de poursuivre deux finalités com-
plémentaires : d’une part, continuer à dispenser la formation philoso-
phique et théologique nécessaire à une fidèle transmission du dépôt de 
la foi  ; d’autre part, former au dialogue rationnel. Ce second aspect 
s’adresse tout spécialement aux fidèles laïcs qui, comme le Concile l’a 
mis en évidence, ont pour mission de « travailler comme du dedans à la 
sanctification du monde ».62 Ils sont donc spécialement appelés à s’en-
gager davantage aux différents niveaux de la vie politique et culturelle.

En ce sens il serait souhaitable de coupler à une solide formation 
doctrinale une initiation à la pratique du dialogue et de l’argumentation 
rationnelle, de façon à ce que les fidèles puissent communiquer et à 
dialoguer avec leurs contemporains de manière convaincante. Si cela 
semble impliquer de renoncer à l’utilisation des arguments d’autorité, cela 
n’empêche pas un catholique de s’inspirer de la doctrine chrétienne (dont 
la doctrine sociale de l’Église) pour faire ses choix éthiques et de cher-
cher ensuite à les rendre compréhensibles au plus grand nombre dans 
le cadre de débats politiques. Cette proposition méthodologique, qui est 
sans doute déjà suivie spontanément, au moins en partie, par tout ensei-
gnant qui a le sens de la pédagogie, n’est pas suspecte de relativisme. En 
somme, il s’agit de proposer aux professeurs et aux étudiants de sortir de 

62  Concile Vatican II, Constitution Lumen gentium, n. 31b.



382 383jean-pierre schouppe

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

la routine et de leur zone de confort pour faire ensemble un certain effort 
méthodologique, afin de traduire des contenus éthiques en arguments ra-
tionnels pour qu’ils puissent être partagés avec d’autres. Concrètement, cela 
conduirait à développer davantage la formation philosophique et l’art de 
l’argumentation. Toutefois, il ne s’agit pas d’une question d’ordre pra-
tique résolvable en un tournemain. Cela supposera parfois une profonde 
réflexion et une recherche minutieuse de la part des enseignants pour 
trouver des arguments plus adaptés à la culture et aux mentalités contem-
poraines, mais aussi de la part des étudiants qui connaissent mieux les 
courants novateurs et les modes d’expression des générations montantes. 
À l’évidence, un tel défi requiert une collaboration solidaire de longue 
haleine qui ne peut être laissée à l’improvisation. Il peut être utile, par 
exemple, de rechercher des donnée économiques et statistiques afin, de 
chiffrer les conséquences négatives qu’un désordre éthique déterminé 
peut coûter à la société politique ; inversement, il est possible de constater 
l’incidence que la pratique de certaines vertus peut avoir en faveur du 
bien commun. Bien entendu, pour démontrer rationnellement le bien-
fondé de ces enseignements, il conviendra de faire valoir de nombreux 
champs du savoir  : des arguments juridiques, des stratégies politiques 
éprouvées, des données psychologiques et de observations sociologiques, 
la lumière du sens commun, etc.

Développer la capacité d’argumentation des étudiants afin qu’ils 
puissent se faire comprendre de leurs contemporains, et même les 
convaincre, n’est-ce pas une excellente manière de répondre au sou-
hait de dialogue formulé par le pape François dans l’encyclique Fratelli 
tutti ? Après avoir refusé de réduire le dialogue à de simples négociations 
en vue d’avantages que le pouvoir procure et après avoir encouragé la 
recherche de la vérité et du bien commun, le saint Père conclut : « les 
héros de l’avenir seront ceux qui sauront rompre cette logique malsaine 
et décideront de défendre avec respect un langage chargé de vérité, 
au-delà des avantages personnels. Plaise à Dieu que ces héros soient en 
gestation dans le silence au cœur de nos sociétés ! ».63

Sans exclusive, il revient sans doute plus spécifiquement aux facul-
tés ecclésiastiques de préparer ces «  héros de l’avenir  ». Cet énorme 
défi requiert une longue et sérieuse préparation. Si le langage, dans le 

63  François, Encyclique Fratelli tutti, n. 202.



382 383perspectives juridiques et d’éthique politique

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 347-383

contexte des débats publics tenus dans une société sécularisée et plu-
rielle, se doit d’être « chargé de vérité », la vérité comme telle doit en 
rester au stade de l’inspiration du discours et pénétrer progressivement 
son contenu. Elle a donc besoin d’être traduite en arguments ration-
nels et sagement illustrée, car si la vérité comme telle était directement 
“ assénée ”, elle acquerrait forcément le statut de (suprême) argument 
d’autorité brandi par une partie pour l’emporter, ce qui contredirait le 
caractère dialogique de la discussion et entraînerait ipso facto son échec.




