LA DECLARATION DIGNITATIS HUMANAE (1965-2025)
Perspectives juridiques et d’éthique politique

THE DECLARATION DIGNITATIS HUMANAE (71965-2025)
Legal and Political Ethical Perspectives

JEAN-PIERRE SCHOUPPE"

RESUME : A Poccasion des 60 ans de cette dé-
claration conciliaire, I’étude souligne I'impor-
tance de la liberté religicuse ainsi que les périls
qui la menacent. Elle retrace les développe-
ments de ce droit dans le sillage de la Déclaration
unverselle des droits de ’homme ct de la Convention
européenne. Une certaine « concordance » existe
entre ladite déclaration conciliaire et les wra
nativa de I'Eglise et ces deux instruments juri-
diques. L’auteur propose une remise en valeur
de la dignit¢é humaine comme fondement de
tous les droits humains. Ce droit « civil » re-
venant a tout citoyen ne gomme nullement le
devoir moral incombant a chacun de chercher
la vérité morale et de s’y conformer. La liberté
de religion implique la responsabilité de trans-
mettre la foi et les vraies valeurs humaines.
Mais le contexte de la sécularisation exige de
renoncer aux arguments d’autorité et de se
préparer le micux possible au discours dialo-
gique de notre temps.

Mors crers : Concile Vatican 11, Dignitatis humanae,
Liberté religieuse, Droits de ’homme, fura nativa.

AsTrRACT: To mark the 60th anniversary of
this conciliar declaration, the study highlights
the importance of religious freedom and the
dangers that threaten it. It traces the develop-
ment of this right in the wake of the Univer-
sal Declaration of Human Rights and the European
Convention. There is a certain “concordance”
between the aforementioned conciliar decla-
ration and the wra nativa of the Church and
these two legal instruments. The author pro-
poses a renewed emphasis on human dignity
as the foundation of all human rights. This
“civil” right of every citizen in no way eras-
es the moral duty incumbent on everyone to
seck moral truth and to conform to it. Freedom
of religion implies a responsibility to transmit
the faith and true human values. However, the
context of secularisation demands that we re-
nounce arguments from authority and prepare
ourselves as best we can for the dialogical dis-
course of our time.

KEeyworbps: Vatican Council 11, Dignitatis humanae,
Religious Freedom, Human Rights, fura nativa.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383

e-ISSN 1972-4934
DOI 10.17421/ATH392202502

* Pontificia Universita della Santa Croce, Roma. Orcid: 0000-0001-6494-9176



348 JEAN-PIERRE SCHOUPPE

SOMMAIRE : L. Les pownts saillants de Dignitatis humanae. II. La dignité humaine comme fonde-
ment de la hiberté religieuse. 111. Le devoir moral de chercher la vérité et dy conformer son comportement.
IV. Le droit individuel a la liberté religieuse est un droit @ 'immunité de coercition. V. La dimension
communautaire de la liberté religieuse. V1. La dimension communautatre catholique : les tura nativa de
PEglise. VIL L'abandon du confessionnalisme des Etats. VIIL. Léclairage complémentaire de Uéthique
politique. IX. Une mussion spécifique pour les facultés ecclésiastiques au sein d’une société sécularisée.

1. LES POINTS SAILLANTS DE DIGNITATIS HUMANAE

Durant ces soixante ans, la déclaration sur la liberté religieuse a déja fait
I'objet de nombreuses études, notamment a ’occasion des célébrations
de ses diverses décennies.! Cela dispensera de revenir sur les détails de
son élaboration, les circonstances concretes de sa rédaction, ou encore
les vicissitudes qui ont jonché I'iter de son approbation en fin de parcours
par 'assemblée conciliaire. De nombreux théologiens et historiens s’en
sont déja chargés avec brio. Cela permettra d’aborder directement les
questions qui méritent de retenir spécialement notre attention. Elles ont
été choisies a la fois en fonction de nos recherches personnelles et dans
une optique interdisciplinaire et de complémentarité par rapport a la
théologie. Comme le sous-titre I’évoque, il s’agira principalement
de donner une lecture juridique de la déclaration conciliaire, mais
il conviendra également, pour éviter tout enfermement stérile dans
un “vase clos ” académique et ecclésiastique, de mettre a profit les res-

' J. HamER, Y. CONGAR (dir.), La liberté religieuse. Déclaration Dignitatis humanae perso-
nae, Cerf, Paris 1967 ; P. PavaN, Dichiarazione sulla liberta religiosa Dignitatis humanae,
Piemme, Casale Monferrato 1986 ; J. Robricuez, L.C. (a cura di), Secolarismo e liberta
religiosa. Atti del Congresso Internazionale nel trentesimo anniversario della promulgazione della di-
chiarazione conciliare Dignitatis humanae, Roma, 5-7 dicembre 1995, LEV, Citta del
Vaticano 1998 ; B. BOURGINE, La déclaration Dignitatis humanae et la liberté religieuse
en 2014, « Revue Théologique de Louvain » 45 (2014) 533-561 ; A. Garcia GOMEZ,
E. MARTINEZ ALBESA, O. SANGUINETTI (a cura di), Dignitas humanae. 4 cinquant’anni
dalla chiusura del Conctlio Vaticano 11, Edizioni Scientifiche Italiane, Roma 2015 ; D.L.
SCHINDLER & N.J. HEALY JR., Freedom, Truth, and Human Dignity. The Second Vatican Coun-
cil’s Declaration on Religious Freedom. A New Translation, Redaction History, and Interpretation
of Dignitatis Humanae, W.B. Eerdmans Publishing Company, Grand Rapids, Michi-
gan-Cambridge (U.K.) 2015 ; CoMMISSION THEOLOGIQUE INTERNATIONALE, La liberté re-
ligieuse pour le bien de tous. Une approche théologique aux défis contemporains, Cerf, Paris 2019.
Concernant la généalogie du texte, on renverra au n° 6 de la Concilic Vaticani II Synop-
sis éditée par la Université pontificale de la Sainte-Croix : F. G HELLIN, Declaratio de
Libertate religiosa Dignitatis humanae, Edusc, Roma 2008.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



PERSPECTIVES JURIDIQUES ET D’ETHIQUE POLITIQUE 349

sources de cette éthique des institutions qu’est I’éthique politique. Tel
sera le theme de la huitieme section de cette étude qui se cloturera par
une derniere section concernant la mission spécifique incombant aux
facultés ecclésiastiques dans un contexte de sécularisation. Quant aux
autres sections, elles commenteront les cinq points saillants de la dé-
claration conciliaire, avec une sixieme partie intercalée qui mettra en
exergue I'importance des droits innés de I'Eglise catholique.

Mais pour commencer, il est souhaitable de rappeler brievement les
principaux traits de la déclaration Dignitatis humanae :

1°) Il sera tout d’abord question du fondement : la dignité humaine est
affirmée comme le fondement du droit a la liberté religieuse, mais
la dignité n’est-elle pas tout autant le fondement des autres droits
de ’homme ? Voila qui élargit 'amplitude de cette thématique a ce
qu’il convient d’entendre par dignit¢é humaine comme fondement des
droits de ’'homme : une question capitale pour leur assurer un avenir.

2°) La déclaration rappelle avec insistance I'obligation morale incom-
bant a chacun de rechercher la vérité et d’y conformer son comportement.

3°) Le noyau central du droit individuel a la liberté religieuse est le
droit a immunité de coercition. Ce droit, de signe négatif, fortement
mis en évidence dans le document, doit étre complété par un volet
positif. Celui-ci renvoie principalement au 4°), a savoir la dimension
communautaire de la liberté religieuse, que le texte examiné formule
également de maniere négative.

4°) La dimension communautaire de la liberté religieuse semble parfois
bénéficier d’'une moindre attention de la part des commentateurs,
alors que le texte identifie précisément de nombreux droits commu-
nautaires qui ont exercé une influence non négligeable.

5°) L’abandon de I'exigence du confessionnalisme des Etats va modifier les
rapports entre ’Eglise et les Etats traditionnellement catholiques et
contribuer a une sécularisation qui a débuté bien avant 1965.

II. LA DIGNITE HUMAINE COMME FONDEMENT DE LA LIBERTE RELIGIEUSE

La question majeure est celle du fondement de la liberté religieuse, qui
n’est autre que le fondement de tous les droits de ’homme. Apres avoir
expliqué que la liberté religieuse, comme droit individuel, est a com-

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



350 JEAN-PIERRE SCHOUPPE

prendre essentiellement comme une immunité de coercition, la décla-
ration affirme que «le droit a la liberté religieuse a son fondement dans
la dignité méme de la personne humaine telle que I’ont fait connaitre la
parole de Dieu et la raison elle-méme ».> Le fondement préconisé est
donc abordé selon une double approche : a la lumiere de la révélation et
a la lumiere de la raison. Cette distinction détermine la structure-méme
du document. La dignité des personnes est présentée comme celle
d’étres « doués de raison et de volonté libre » et, par suite, « pourvus
d’une responsabilité personnelle ». Il est précisé que « ce n’est pas sur
une disposition subjective de la personne, mais sur sa nature méme,
qu’est fondé le droit a la liberté religieuse ». Les peres soulignent ainsi
qu’il s’agit d’'une conception objective de la dignité basée sur la nature
humaine, a I’exclusion de toute interprétation purement subjectiviste.
Mais le texte ne s’aventure pas a préciser davantage la signification de
la dignité humaine.

D’autres documents magistériels successifs pallient cette lacune, no-
tamment un document de la Commission Théologique internationale
de 1983,% mais aussi la récente déclaration Dignitas infinita du Dicastére
pour la Doctrine de la Foi.* Celle-ci met I’accent sur la dignité ontolo-
gique, qui est a distinguer de la dignité morale, sociale et existentielle.
Tandis que ces dernieres acceptions de la dignité peuvent se perdre et se
récupérer, la dignité ontologique est inaltérable et inamissible. Elle est
« inconditionnelle » et « au-dela de toute circonstance ». Cette décla-
ration signale aussi un danger : lorsque la dignité humaine est présen-
tée avant tout comme une « capacité de raisonner », elle peut donner
lieu a une interprétation biaisée qui risquerait d’aboutir a I’exclusion de
certains étres humains qui n’acquerront jamais cette capacité ou qui,

2 ConarLk Vartican 11, Déclaration Dignitatis humanae, 7-X11-1965, n. 2. La note 2 de
la déclaration renvoie a différentes encycliques et documents pontificaux remontant
a Léon XIII, mais c’est I'encyclique Pacem in terris de Jean XXIII qui figure comme
premiere référence, sans toutefols renvoyer a un passage concret.

% Pour une bonne synthése des conceptions et définitions théologiques proposées, voir
ComMISSION THEOLOGIQUE INTERNATIONALE, Les chrétiens d’aujourd’hui devant la dignité et
les droits de la personne humaine, 1983, Commission pontificale « Iustitia et Pax », Cité du
Vatican 1985.

* Voir DICASTERE POUR 1A DOCTRINE DE 1.A For, Déclaration Dignitas infinita, 2-1V-2024,
nn. 7-9.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



PERSPECTIVES JURIDIQUES ET D’ETHIQUE POLITIQUE 351

I'ayant acquise, risquent de la perdre suite a une maladie ou en fin de vie,
alors qu’ils possedent la dignité humaine par le seul fait d’étre. Il y a donc
lieu d’entendre le terme “ rationnel ” dans un sens large qui « englobe
en fait toutes les capacités de I’étre humain : aussi bien celle de connaitre
et de comprendre que celle de vouloir, d’aimer, de choisir, de désirer ».”

L’on aurait pu s’attendre a ce que Dignitatis Humanae saisisse ’oc-
casion pour affirmer que la dignité est le fondement de tous les droits
de 'homme. En réalité, cette affirmation peut étre considérée comme
implicite, car il ne semble pas raisonnable d’envisager que la liber-
té religieuse puisse avoir un fondement différent des autres droits de
I’'homme : le droits et les devoirs humains forment un tout cohérent qui
découle de la participation a la nature humaine. Chaque personne peut
revendiquer ces droits du simple fait d’étre et de partager cette nature :
c’est bien d’une dignité ontologique qu’il s’agit. A cet égard, le concile
Vatican II a eu la fortune de pouvoir s’inspirer de la matrice des droits
humains qu’est la Déclaration unwerselle des droits de homme (1948) mais, ce
faisant, il lui ajoute la profondeur de vue que la lumiere de la révélation
est la seule a offrir. Le préambule, dans son premier considérant, fait
de « la dignité inhérente a tous les membres de la famille humaine et
de leurs droits égaux et inaliénables [...] le fondement de la liberté, de
la justice et de la paix dans le monde ». I’article premier confirme que
« tous les étres humains naissent libres et égaux en dignité et en droits.
Ils sont doués de raison et de conscience et doivent agir les uns envers
les autres dans un esprit de fraternité ».°

> DICASTERE POUR LA DOCTRINE DE LA Fot, Dignitas infinita, n. 9. Sur le concept de dignité
humaine du point de vue du droit comparé des religions, on renverra notamment a la
monographie collective Dignita umana: un concetto unwersale? 11 valore primario della persona
nel confronto tra diritte religiost e diritti secolari, Daimon, il Mulino, Bologna 2024. Voir en
particulier M.C.. Rusciato, “ Dignitas humanae personae magis in dies conscii ”. La di-
gnita della persona nell’insegnamento e nella tradizione giuridica della Chiesa cattolica, tbidem, 71-97.

® Apres une relative recrudescence du iusnaturalisme suite aux crimes et horreurs
commis dans les deux guerres mondiales, cet instrument onusien a contribué de ma-
nicre significative a I'affirmation des droits humains fondamentaux comme un systéme
éthico-juridico-politique a visée universelle. Ledit systeme, qui s’est constamment
étendu jusqu’a connaitre actuelle « crise de croissance » des droits humains, présente
de nombreux points forts mais aussi quelques faiblesses. A cet égard, comment ne pas
rappeler le silence éloquent du pape Pie XII concernant 'ambiguité du fondement de
la Déclaration universelle, suivi de ’appui nuancé de Jean XXIII a cet instrument de

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



352 JEAN-PIERRE SCHOUPPE

Le recul dont nous disposons a présent permet d’observer que les
différents instruments de droits de ’homme, tant internationaux que
nationaux (constitutions), qui se sont prononcés expressément sur le
fondement des droits de ’homme — tous ne se sont pas prononcés — af-
firment a 'unisson que ce fondement est la dignité humaine. En re-
vanche, dés que l'on tente de préciser la signification de la dignité, le
consensus fait défaut. Nous touchons du doigt I'un des principaux pro-
blemes qui se posent actuellement en matiere de droits humains. Pour
paraphraser le n°® 2 de la déclaration conciliaire, il n’y a pas de consen-
sus sur la notion de dignité lorsqu’on écarte la « parole de Dieu » et se
borne a regarder vers la « raison humaine ». En agissant a la maniere
de Grotius, « comme si Dieu n’existait pas », la raison humaine livrée
a elle-méme se prive de la transcendance qui lui permettrait de saisir
la dignité humaine plus pleinement et, partant, sa compréhension de
la dignité humaine devient partielle. Comme la constitution Gaudium et
spes le prophétise sans ménagement, « la créature sans Créateur s’éva-
nouit » et « 'oubli de Dieu rend opaque la créature elle-méme ».” Suite
a cette perception réductrice de la dignité, la raison finit par étre mise
en difficulté pour dégager une conception de la dignité de I’homme
qui soit universellement partagée. En effet, les principaux courants de
pensée, notamment I’autonomie kantienne et la création a I'image et
a la ressemblance de Dieu, sont deux explications qui, en pronant une
vision soit immanentiste, soit transcendante, sont incompatibles entre
elles. Elles semblent pourtant appelées a coexister.

Alors qu’au milieu du XX siecle, lorsque furent élaborées la Décla-
ration universelle et, deux ans plus tard, la Convention européenne des droits
de Uhomme, 1l fut possible, sous I’égide de 'UNESCO, de réunir autour de
Jacques Maritain une équipe représentative des principales convictions
et populations du monde entier pour réfléchir a la dignité de la per-

I’ONU dans I'encyclique Pacem in terris, n. 144 : « Nous n’ignorons pas que certains
points de cette Déclaration ont soulevé des objections et fait 'objet de réserves justi-
fiées ». Son contenu juste et équilibré ainsi que le prestige moral et le poids politique
qu’il ne tardera pas a gagner lui ont permis d’étre universellement reconnu comme la
matrice des droits de ’homme contemporains. De plus, ’'absence de force juridique
contraignante propre a une déclaration a été surmontée par la conclusion de deux
Pactes des Nations unies en 1966, qui en sont le prolongement et ’aboutissement.

7 Concirk Vatican 11, Constitution Gaudium et spes, 7-X11-1965, n. 36, §3.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



PERSPECTIVES JURIDIQUES ET D’ETHIQUE POLITIQUE 353

sonne et aux droits fondés sur cette derniere. D’emblée, pour avoir des
chances d’aboutir, il fut décidé d’éviter soigneusement toute référence
expresse a une religion ou a un courant philosophique déterminé, et
méme de s’abstenir de parler de Dieu, de la création ou d’une nature
humaine. En revanche, le terme “ personne ” est souvent préféré a celui
d’* individu ”.* Mais, alors que les horreurs commises durant les deux
guerres mondiales avaient rendu absolument nécessaire un accord sur
une déclaration commune des droits humains, il régnait encore chez les
protagonistes de ces travaux une idée de la dignité humaine, sans doute
vague, mais suffisamment convergente et homogeéne pour pouvoir en ti-
rer un accord concernant les droits humains et leur contenu. Une autre
équipe rédigea un projet de déclaration dans le cadre de la Commission
de droits de 'homme de I’Organisation des Nations unies, qui s’avé-
ra juste et équilibré. Grace a I'insistance de René Cassin, le rédacteur
considéré comme principal, la déclaration ne reste pas une déclaration
de portée « internationale », mais s’autoproclame « universelle ». Ce
changement d’échelle est loin d’étre indifférent puisque les Etats qui
n’y adherent pas devront se demander pourquoi ils restent en marge et
seront amenés a s’en expliquer.’

Un demi-siecle plus tard, I'Union européenne adopte une Charte
des drouts _fondamentaux (2000), intégrée ensuite dans son droit primaire.
Ce texte présente un tout autre visage que les instruments de 1948-
1950. Tout en faisant preuve de perfectionnements techniques, il est
marqué par I'instauration des « nouveaux droits » déconnectés de la na-
ture objective de I’'homme et altérés par I'individualisme, le relativisme
et 'utilitarisme. Prenons un exemple parmi d’autres : la distinction que
l'article 9 de ladite Charte établit entre le droit de se marier et le droit de
construire une famille ouvre la voie de I'acceptation de modeles fami-

% Voir notamment J.-L. CHABOT, Le courant personnaliste et la déclaration universelle des droits
de Uhomme, « Persona y Derecho » 46 (2002) 73-95.

? Voir notamment V. ZUBER, E. Decaux, A. Boza (dir.), Histoire et postérité de la Déclara-
tion unwverselle des droits de ’Homme. Nouvelles approches, Presses Universitaires de Rennes,
Rennes 2022 ; V. GENIN, Larticle 18 de la Déclaration des droits de Phomme de 1948. ‘Tem-
poralité des droits de homme et hiberté religieuse, « Revue d’Histoire Ecclésiastique » 119/1
(2024) 158-193. Le 75° anniversaire de la Déclaration universelle a été célébré en de-
mi-teinte, vu la complexité de la situation géopolitique et son incidence déstabilisatrice
sur le droit international multilatéral.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



354 JEAN-PIERRE SCHOUPPE

liaux qui ne sont pas issus du mariage entre un homme et une femme. '
Il n’est pas possible d’illustrer ici d’autres aspects préoccupants de ce
qu’il est convenu d’appeler des “ nouveaux droits . Il suffira de sou-
ligner que la décadence éthique, a laquelle conduisent certaines inno-
vations (nouveaux droits ou interprétations évolutives par les juges de
droits bien enracinés), pourra difficilement étre combattue tant que fera
défaut une notion de dignité humaine clarifiée et largement partagée.
Or, actuellement, on ne constate guere de courants de pensée se pro-
posant de faire avancer les choses dans cette direction. Et pour cause :
nombreux sont les auteurs et les institutions qui, sous I'influence du
positivisme juridique, du pragmatisme et de I'individualisme, s’accom-
modent fort bien du caractere vague et ambigu de la dignité. Au fond,
le flou actuel arrange bien ceux qui souhaitent laisser de la marge pour
pouvoir continuer a introduire aisément de nouveaux droits ou pour
modifier a leur gré la teneur de droits plus anciens. Il en résulte que le
systeme juridique des droits de ’homme repose sur un fondement in-
discuté (la dignité) mais dépourvu de toute eflicacité interne. Du coup,
il faut bien reconnaitre que son role de fondement du systeme reste pu-
rement théorique et, pour ainsi dire, ““ décoratif ”. La dignité humaine
comme fondement est ainsi réduite a une référence “ passe-partout ”
qui ouvre les portes a une légitimité seulement apparente ou formelle.
Par ailleurs, la notion de dignité se préte a différents usages qui risquent
de provoquer des confusions entre ses diverses acceptions et de I'user
avant d’en abuser : selon les cas, la dignité est invoquée comme droit
fondamental, comme droit ordinaire, comme principe, comme valeur,
comme critere d’exercice d’un droit, etc. De la sorte, la dignité hu-
maine est comme diluée et empéchée de peser de tout son poids dans
son role principal, qui devrait étre celui de fondement du systeme des
droits humains.

10 Alors que Particle de la CEDH prévoit classiquement : « A I’age nubile, I'homme
et la femme ont le droit de se marier et de fonder une famille selon les lois nationales
régissant I’exercice de ce droit » (article 12), la Charte des droits fondamentaux de
Nice stipule dans son article 9 : « Le droit de se marier et le droit de fonder une famille
sont garantis selon les lois nationales qui en régissent 'exercice ». Ces lois nationales
regoivent ainsi le feu vert pour traiter séparément le mariage et la famille ; par ailleurs,
le mariage n’est plus exclusivement une union entre un homme et une femme.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



PERSPECTIVES JURIDIQUES ET D’ETHIQUE POLITIQUE 355

Cette thématique lancinante a retenu notre attention dans un pe-
tit ouvrage,' qui souligne I'importance du fondement des droits de
I’'homme et dénonce les incertitudes qui minent son identité véritable.
II attire I’attention sur la nécessité de tenter quelque chose comme une
“ refondation ” des droits humains sur la base d’une notion de dignité
correcte, claire et partagée. La clarification de la notion de dignité est,
a mon sens, d’autant plus nécessaire que le niveau de confusion, voire
d’errement, concernant ce repere fondamental s’est nettement aggravé
depuis 1948. Pour s’en rendre compte, il suffit d’évoquer la nécessité ac-
tuelle de défendre jusqu’a la centralité de la personne humaine en ma-
tiere de droits humains, méme si c’est tautologique. Telle est la consé-
quence de certains themes en vogue qui lui font concurrence comme
I’antispécisme ou les droits des animaux, de la terre, de la nature, qui
prétendent niveler la place réservée a la personne humaine, tandis que,
par ailleurs, des projets transhumanistes semblent ambitionner la pro-
duction d’'un “ surhomme ” affranchi de toute limite imposée par la
nature humaine : il n’y aurait plus d’autre frontiere que les possibilités
actuelles de la médecine et de la technique, elles-mémes considérées
comme pouvant étre indéfiniment déplacées.

Or, il ne faut pas se leurrer : seules une définition satisfaisante de
la dignité humaine et une référence a la nature humaine permettront
de surmonter ces écueils et de relever les défis actuels. Mais comment
atteindre un but aussi élevé ? Cela supposerait de recommencer, a nou-
veaux frais, une réflexion et un dialogue analogues aux travaux réalisés
jadis, dans le cadre de I'Unesco, par une commission de sages sous la
houlette de Jacques Maritain.'? Il ne faut se faire aucune illusion : un
tel projet peut sembler utopique, s’inscrit sur le long terme et aura une
issue difficilement prévisible. Mais ne rien faire annoncerait la débacle
du systeme des droits de ’homme, qui est le théatre de tensions et de
contradictions internes de plus en plus vives et fréquentes. Il est sans
doute prématuré de désigner le cadre ou le lieu le plus propice a sa

! J.-P. ScHOUPPE, Refonder les droits de homme, Boleine, Paris 2025.

2 On renverra notamment au célébre rapport J. MARITAIN, Communication with regard
to the Draft World Declaration on the Rights of Man, 18-VI-1947, Doc. UNESCO n. 124341 ;
IpEM, Introduction aux textes réunis par 'Unesco (1948), in (Buvres Complétes, vol. IX, Editions
Universitaires et Editions Saint-Paul, Fribourg-Paris 1990, 1215.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



356 JEAN-PIERRE SCHOUPPE

réalisation : convient-il de commencer par une réflexion académique
et de poursuivre le travail sous I’égide d’une instance mondiale ? La-
quelle ? Lorsque cette commussion de sages arrivera a se réunir, qui sait si la
structure actuelle de I'Organisation des Nations Unies existera encore ?
A supposer que 'on parvienne 2 atteindre I'objectif d’une (re)définition
de la dignité humaine, il reviendrait ensuite aux juges siégeant dans les
respectives instances juridictionnelles compétentes d’accomplir leur part
de travail : le Comité des droits de 'homme, les cours régionales (au
sens international du terme), sans oublier les magistrats appartenant
aux cours et tribunaux étatiques.

Quel pourrait alors étre le role du fondement des droits humains ?
Comme tout fondement, le fondement de I’édifice des droits humains
devrait veiller a assurer la stabilité et la durabilit¢ du systeme. Cela
pourrait se traduire par 'exercice d’une fonction multiple orientée a cette
fin. Les instances juridictionnelles compétentes, aux différents niveaux
qui viennent d’étre mentionnées, seraient concretement chargées des
taches suivantes : promouvorr les droits humains, sélectionner les nouveaux
droits proposés, renforcer la protection des droits, controler leur exercice
légitime et veiller a leur correcte nterprétation. Chacune de ces taches
devrait impérativement étre accomplie a la lumiere de la notion de dignité
humaine éclaircie, laquelle devrait étre le fruit d’'un débat dialogique lui
permettant d’étre largement partagée.

Certes, la réalisation d’un tel projet requiert une puissante moti-
vation : I'urgence de la situation actuelle en matiere de droits humains
nous la procure. Elle doit s’ancrer aussi dans ’expérience vécue, a savoir
que ’humanité — avec I’aide de la Providence — a déja réussi a faire face
a d’autres crises mondiales d’'une ampleur relativement comparable.
De plus, 'actuelle crise de croissance des droits de ’homme pourrait
bien avoir une incidence positive sur ce challenge, en ce qu’elle met
en évidence la nécessité pressante de parvenir a un résultat tangible. A
cet égard, on ne peut s’empécher d’établir une comparaison entre la
situation actuelle et 'urgence et la gravité qui stimulérent les travaux
d’envergure confiés au groupe de réflexion réuni par Jacques Maritain
apres la Seconde guerre mondiale, qui aboutirent, sous les auspices de
I’ONU, a la Déclaration universelle de 1948 approuvé au Parvis des
droits de ’homme a Paris. On peut se demander si ce projet aurait eu la
moindre chance de réussir en dehors du contexte de crise et de la forte

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



PERSPECTIVES JURIDIQUES ET D’ETHIQUE POLITIQUE 357

pression internationale qui I’enveloppait. Méme si cela peut paraitre un
peu cynique, il est permis de penser que plus grande sera la décadence
éthique des droits de ’'homme (ce qui, bien entendu, n’est nullement
souhaitable), plus une refondation des droits humains sera rendue né-
cessaire et aura ainsi plus de chances d’aboutir.

III. LE DEVOIR MORAL DE CHERCHER LA VERITE
ET D’Y CONFORMER SON COMPORTEMENT

Le texte plusieurs fois amendé de la déclaration souligne qu’il y a lieu
de maintenir le lien existant entre le droit civil a la liberté de religion et
la morale. Comme I'on sait, ses rédacteurs ont voulu tranquilliser une
frange importante de I'assemblée conciliaire qui regardait avec méfiance
ce « droit civil » a la liberté religieuse. Elle redoutait qu’il puisse servir de
cheval de Troie au relativisme moral ou a I'indifférentisme religicux. St
I'insistance du texte sur ce point frole parfois I’exagération, il est certai-
nement plus prudent d’abonder dans ce sens que de s’exposer a une in-
cohérence éthique fondamentale. Bien que le devoir moral de respecter
la vérité constitue I'un des points saillants de la déclaration, ayant déja
¢été souvent traité, il ne fera pas 'objet d’un vrai développement, pas plus
qu’il ne sera question de la position soutenue par Mgr Lefebvre.

Mais 1l faut, en revanche, expliquer un autre aspect du document,
qui est novateur et fondamental. Si le Concile a opéré un changement
de cap, c’est toutefois en continuité avec le magistere précédent, comme
Benoit XVI I'a montré. Les circonstances de la société du XX¢ siecle
rendaient nécessaire la reconnaissance de la liberté religicuse en tant
que « droit civil ». Il n’était plus possible de réserver le theme de la li-
bert¢ religicuse a la seule théologie morale traditionnellement engagée
sur le théme des « droits de la vérité ». II fallait passer des droits de la
vérité a ceux de la personne. La société contemporaine exigeait ainsi un
déplacement du curseur : du domaine de la morale a celut du droit et
de la politique. Cette « révolution copernicienne »'? devait s’opérer sans
remettre en cause les exigences objectives de la morale Le texte précise
utilement que I'existence de ce droit civil n’est pas conditionné par la
foi effective du sujet ou par son adhésion a des convictions éthiques

15°S. MuckL, Kommentierung: Art. 4 GG, in W. Kanr, CH. Warpaorr, CH. WALTER
(Hrsg.), Bonner Kommentar zum Grundgesetz, 210. Aktualisierung, Februar 2021, n. 85.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



358 JEAN-PIERRE SCHOUPPE

déterminées. Chaque personne possede ce droit civil a la liberté reli-
gieuse indépendamment de ses convictions intimes, mais elle conserve
le devoir moral de chercher la vérité concernant la vie bonne et la reli-
gion et, une fois qu’elle I'a trouvée, elle est tenue de s’y conformer. Ce
devoir de cohérence demeure au plan de la morale, sans affecter I'exis-
tence des droits civils du sujet. Puisque toute personne est libre et res-
ponsable, aucune autorité ne peut exercer de contrainte : méme le rejet
de la foi ou d’une vérité morale (selon I'Eglise) ne fait pas perdre au ci-
toyen son droit civil. Au sein de 'Eglise, il est rappelé expressément une
limite tres claire a respecter absolument par I'autorité religieuse : I'acte
de foi doit rester libre." Sauf cette exception, la déclaration conciliaire
reste centrée sur la liberté de religion dans la société civile et s’abstient de
développer les rapports internes entre autorités et adhérents au sein des
divers groupements religieux, car ce n’est pas son objet."”

IV. LE DROIT INDIVIDUEL A LA LIBERTE RELIGIEUSE
EST UN DROIT A L IMMUNITE DE COERCITION

Pour présenter le droit individuel a la liberté religieuse, il convient de
citer I'un des extraits les plus significatifs de la déclaration :

Ce Concile du Vatican déclare que la personne humaine a droit a la liberté
religieuse. Cette liberté consiste en ce que tous les hommes doivent étre exempts
de toute contrainte de la part tant des individus que des groupes sociaux et de
quelque pouvoir humain que ce soit, de telle sorte qu’en matiere religieuse nul
ne soit forcé d’agir contre sa conscience ni empéché d’agir, dans de justes limites,
selon sa conscience, en privé comme en public, seul ou associé a d’autres. [...]
Ce droit de la personne humaine a la liberté religieuse dans ’ordre juridique de
la société doit étre reconnu de telle maniére qu’il constitue un droit civil.'®

" ConciLe Varticean 11, Déclaration Dignitatis humanae, n. 12.

15 A cet ¢égard, certains canonistes, dont Errazuriz, ont considéré que le droit naturel
a la liberté religicuse est a la société civile ce que le respect de I'autonomie des fideles
laics concernant leurs opinions et leurs options temporelles est 2 I'Eglise catholique
(voir CJ. ERRRAZURIZ M., Corso _fondamentale sul diritto nella Chiesa, 1, Giuffre, Milano
2009, 223). Par ailleurs, une série de droits fondamentaux des fideles ont été recon-
nus dans le deux codes de droit canonique en vigueur. Ils protegent ces derniers par
rapport a d’éventuels abus de pouvoir de la hiérarchie (voir M. DEL Pozzo, Lordine
costituzionale del Popolo di Dio, Edusc, Roma 2023, 89-146, ainsi que la revue « Fidelium
Tura », qui reprendra ses publications en 2026 sous la forme d’une revue électronique).

'8 ConciLE Vartican 11, Déclaration Dignitatis humanae, n. 2.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



PERSPECTIVES JURIDIQUES ET D’ETHIQUE POLITIQUE 359

L’expression « droit civil » dénote I'imfluence américaine qui a servi
pour une part d’inspiration au Concile notamment par I'entremise du
théologien John Courtnay Murray.'” Il s’agit d’une conception négative
de la liberté religieuse congue comme immunité de coercition. La doc-
trine juridique continentale européenne postérieure au Concile aurait
sans doute utilisé I’'expression « droit fondamental » a la place de droit
civil. Elle aurait aussi préféré parler de « liberté de religion » plutot que
de «liberté religieuse », comme le fait notamment la jurisprudence de la
Cour européenne en adoptant la terminologie de 'article 9 CEDH. S’1l
peut y avoir certaines différences de nuances entre ces deux dénomina-
tions, on notera surtout I’existence d’une équivalence de fond : dans les
deux cas, 1l s’agit d’un droit fondamental.

Les constitutionalistes allemands et quelques autres Etats européens
distinguent attentivement entre les droits fondamentaux et les autres
droits. Les premiers sont fondés formellement sur la Constitution ou
la Loi fondamentale, tandis que les seconds sont des droits communs
qui peuvent découler d’une loi ordinaire. Alors que les seconds sont
facilement modifiables, voire abrogeables, les droits fondamentaux sont
de rang constitutionnel et des lors sont protégés par une juridiction spé-
cialisée. Dans un discours prononcé devant le Parlement allemand, Be-
noit XVI met précisément a ’honneur cette distinction : « Pour une
grande partie des matieres a réguler juridiquement, le critere de la
majorité peut étre suffisant. Mais il est évident que dans les questions
fondamentales du droit, ou est en jeu la dignité de 'homme et de I’hu-
manité, le principe majoritaire ne suffit pas »."® Le pape s’appuie sur
la protection particulierement forte accordée par la Loi fondamentale
allemande (Grundgesetz) de 1949 suite a la guerre mondiale provoquée
par le nazisme et a I'influence importante de juristes positivistes comme
Hans Kelsen qu’il importait de contrebalancer. I’article 79 §3 de cette
Loi fondamentale prévoit que ce qui se réfere au “ noyau de la digni-
t¢ humaine ” (cf. article 1) ne peut en aucun cas étre modifié. Si les
droits fondamentaux peuvent étre modifiés en vertu des articles 2-19 de
ladite Loi fondamentale, ’article 1¢" leur impose une limite : ces droits

7 Voir notamment J. COURTNAY MURRAY, The Problem of Religious Freedom, Chapman,
Londres 1965.

18 Bexoit X VI, Discowrs devant le Bundestag, 22-1X-2011.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



360 JEAN-PIERRE SCHOUPPE

fondamentaux ne sont modifiables qu’au-dela du noyau de la dignité
humaine. Mais il ne faut pas perdre de vue qu’une telle protection des
droits fondamentaux est une caractéristique du droit allemand qui est
loin d’étre généralisée dans les divers droits constitutionnels.

Il serait ingénu d’espérer que la jurisprudence européenne ou les
cours et tribunaux des différentes nations acceptent de reconnaitre la
nature humaine comme fondement ultime de ces droits fondamen-
taux. Les juges n’ont pas pour office de se livrer a la spéculation ni
de révéler leurs convictions intimes. S’ils reconnaissent leur incom-
pétence en matiere religieuse (et, en général, ils I'observent), ils se
soucient du correct exercice de leur fonction propre : dire le droit
dans des litiges concrets dont ils sont saisis. Formés le plus souvent
dans des facultés de droit a tendance nettement positiviste, il n’est
pas étonnant que cette conception du droit continue a prédominer
dans la jurisprudence, méme en matiere de droits fondamentaux. Il
n’est pas rare que ces derniers solent considérés comme découlant
de “ codes 7, soit nationaux, soit internationaux. De plus, comme
nous le verrons plus loin, notre société occidentale pluraliste adopte
une attitude immanentiste qui refuse toute vision objective des droits
humains basés sur la nature humaine qui renvoie a un Dieu trans-
cendant. Cela met 'Eglise dans la situation cornélienne d’avoir a
transmettre fidelement sa doctrine (notamment le droit naturel) et,
dans le méme temps, de veiller a rendre son message compréhensible
a un public sécularisé qui risque de manquer des outils conceptuels
nécessaires pour le comprendre.

Joseph Ratzinger, qui soutient vigoureusement l’existence d’un
ordre objectif naturel a partir du Logos, la Raison divine créatrice,
saisit bien le probléeme lorsqu’il reconnait I’aspect « émoussé »'? du
droit naturel dans le monde juridico-politique contemporain (ce qu’il
constate déja en 1987 dans une publication sur I'cccuménisme). Les
limites de ’efficacité du droit naturel dans une société sécularisée le
conduisent a s’intéresser au dialogue et a la théorie de la discussion :
un dialogue qu’il a lui-méme pratiqué avec plusieurs philosophes et

19 J. RATZINGER, Christliche Orientierung in der pluralistischen Demokratie?, in Kirche, Okumene,
Politik. Neue Versuche zur Ekklesiologie, Einsiedeln, 1987, 191.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



PERSPECTIVES JURIDIQUES ET D’ETHIQUE POLITIQUE 361

politiques de premier plan, dont Jirgen Habermas et Marcello Pera.”
Dans son célebre débat avec Habermas, il préfere se référer aux droits
de ’homme, qu’l situe tout de méme dans le sillage du droit naturel. Il
admet toutefois qu’en dépit de leurs prétentions d’universalité, la raison
occidentale et le christianisme ne sont admis que dans certaines parties
de Phumanité. Taxés d’occidentaux, méme les droits humains soulévent
divers problemes dans d’autres régions du monde. En dépit de ces cri-
tiques, Ratzinger ne manque pas de rappeler avec conviction que ces
deux pdles (la raison occidentale et le christianisme) continuent a étre les
principaux acteurs du dialogue et il nourrit Pespoir qu’ils puissent faire
preuve de la volonté d’apprentissage mutuel et d’autolimitation réci-
proque. Selon lui, la raison et la foi chrétienne possedent toutes les deux
les qualités nécessaires pour se compléter et se corriger mutuellement.?!
I convient donc d’élaborer une telle méthodologie qui devrait permettre
aux chrétiens-citoyens de communiquer de maniere rationnelle a leurs
contemporains ce qu’ils connaissent par la foi et la révélation, en sorte
que ces arguments puissent étre partagés avec d’autres interlocuteurs.
Nous reviendrons plus loin sur ce point délicat, mais il convient a
présent de nous pencher sur le n® 2 de Dignitatis humanae. Ce texte met
I'accent sur le droit imdividuel a la liberté religieuse, qu’il définit de ma-
niere négative, comme une unmumité de coercition en matiere religieuse,
qui concerne également la liberté de conscience fondée sur la religion.
Il convient d’y observer une nuance importante : la différence entre le
caractere absolu revenant a la liberté de ne pas étre « forcé d’agir contre
sa conscience » et le caractere seulement relatif de la liberté d’agir en ma-
tiere religieuse : « nul ne peut étre empéché d’agir, dans de justes limites,
selon sa conscience ». La raison de cette asymétrie et de 'imposition de
«justes limites » dans la seconde hypothése uniquement est la suivante :
toute « manifestation extérieure » de la liberté religieuse peut provoquer
des interférences nuisibles aux droits d’autrui ou a la société : il faut des
lors tenir compte de la possibilité d’atteintes aux droits d’autrui, au bien
commun et a ’ordre public juste, alors que ce risque n’existe en principe
pas dans la premiere hypothese (étre forcé d’agir contre sa conscience),

2 Voir notamment M. PERA, Ditto e cristianesimo: la Chiesa alla prova della modernita,
Marsilio, Venezia 2015.

21 . RATZINGER, Les fondements prépolitiques, 232-233.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



362 JEAN-PIERRE SCHOUPPE

puisque I'exercice de la liberté négative reste confinée dans le sanctuaire
de la conscience.

Les peres conciliaires peuvent s’appuyer sur I’article 9 de la Conven-
tion européenne (CEDH) en matiére de liberté de pensée, conscience
et religion. Cette disposition, comme le fait également la déclaration
conciliaire, distingue entre, d’une part, ce qui reléve du for interne et
jouit d’une protection absolue et, d’autre part, ce qui releve de la « ma-
nifestation » de la religion ou de la conviction. Ces manifestations af-
fectant le for externe, sont susceptibles de provoquer des interférences
nuisibles a I’égard d’autres sujets ; elles peuvent des lors faire 'objet
de « restrictions » par 'autorité publique compétente au sens du §2 de
cette disposition.”?

Il'y alieu de donner ici une précision terminologique et conceptuelle
que certains auteurs laissent parfois dans’ombre. Lorsque la déclaration
se réfere a la liberté religieuse « associé a d’autres », c’est-a-dire a une
liberté « collective », celle-ci est-elle assimilable a la liberté religieuse des
« groupes sociaux », dont 1l est question un peu plus haut dans le texte ?
Voila qui souleve la question de savoir si ces deux catégories suffisent ou
bien s’il convient d’en ajouter une troisieme. On peut estimer nécessaire
de distinguer, en outre, la liberté religieuse « collective » de la liberté
« communautaire ». La liberté de religion « collective », est un droit dont
plusieurs individus sont titulaires mais qu’ils exercent conjointement
(par exemple, une procession religieuse), tandis que la liberté de religion
« communautaire ou institutionnelle » a trait a un droit dont le titulaire
n’est pas I'individu, mais bien le groupement religieux comme tel (en ce
sens, la déclaration conciliaire parle de droits revenant a des « groupes
religieux » ou a des « groupes sociaux »). On songe, par exemple, au
droit revenant a I'Eglise de nommer librement un évéque ou un autre
titulaire d’office ecclésial, sans ingérence de I’Etat et 4 I’abri de pressions
exercées par un autre groupement religieux. Cette troisieme catégorie
qui, selon les classifications d’auteurs, peut étre considérée comme une

2 « Laliberté de manifester sa religion ou ses convictions ne peut faire ’objet d’autres

restrictions que celles qui, prévues par la loi, constituent des mesures nécessaires, dans
une société démocratique, a la sécurité publique, a la protection de Iordre, de la santé
ou de la morale publiques, ou a la protection des droits et libertés d’autrui » (article 9
§2 CEDH). Le §1 précise que ces manifestations de la liberté religieuse peuvent avoir
lieu « en privé comme en public, seul ou associé a d’autres ».

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



PERSPECTIVES JURIDIQUES ET D’ETHIQUE POLITIQUE 363

variante de la liberté de religion collective, est souvent qualifiée de liberté
de religion « institutionnelle », assimilée a la liberté religieuse « commu-
nautaire ».”* Bien sur, la liberté institutionnelle doit toujours étre exercée
par le groupement au service de ’'adhérent individuel et venir conforter sa
liberté religieuse. Méme si la jurisprudence européenne a reconnu plus fa-
cilement le droit individuel en matiere de liberté de religion, la dimension
institutionnelle a fini par s'imposer également.

V. LA DIMENSION COMMUNAUTAIRE DE LA LIBERTE RELIGIEUSE

L’attention d’un certain nombre de commentateurs semble se focaliser
davantage sur I'immunité de coercition garantie a 'individu que sur la
liberté religieuse communautaire ou institutionnelle, qui, comme nous
le verrons, comporte aussi un volet positif.** La structure de la déclara-
tion explique en partie ce constat : lorsqu’elle traite de son objet, elle
souligne surtout 'aspect de 'immunité, qui est considéré comme 1’'un
des apports le plus significatifs du Concile, lequel se rapporte d’abord
a la liberté de conscience individuelle. Cependant Dignitatis humanae af-
firme sans ambages que les groupements peuvent aussi jouir d’une li-
berté religieuse, comme 'un des sous-titres de la doctrine générale le
confirme : « la liberté des groupes religieux ». Loin de se borner a
affirmer vaguement I’existence d’une dimension communautaire, le do-
cument détaille les principaux aspects découlant de la liberté religieuse
de I’Eglise, méme si ce n’est plus seulement I'Eglise catholique qui est vi-
sée, mais les divers groupements religieux. Ils ont, eux aussi, droit a cette
immunité de coercition déja présentée pour le droit individuel. Nous
retrouvons ici le manque de précision lexicale déja dénoncé concernant
la non-distinction entre 'aspect collectif (agir ensemble) et ’aspect insti-
tutionnel de la liberté religicuse (droit revenant au groupement).” Si les
jurisprudences européennes et nationales n’utilisent guere I’expression

» Ces notions ont été développées dans J.-P. SCHOUPPE, La liberté de religion institutionnelle
dans la jurisprudence de la Cour européenne des droits de Uhomme, préface d’E. Decaux, Ed. Pedone,
Paris 2015, (« Publications de I'Institut International des Droits de 'Homme » n. 24),
chap. 3, 173-244.

# Voir COMMISSION THEOLOGIQUE INTERNATIONALE, La liberté religieuse pour le bien de tous.
Une approche théologique aux défis contemporains, Cerf, Paris 2019, avec la note de S.-TH.
BoNiNo, Pour lire le document.

» ConcaiLk Varican 11, Déclaration Dignitatis humanae, n. 4a.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



364 JEAN-PIERRE SCHOUPPE

liberté de religion communautaire ou institutionnelle, elles sont en re-
vanche familiarisées avec le concept d’« autonomie » des groupements
religieux qui y renvoie. Bien que ce dernier ne soit pas un synonyme de
I'immunité de coercition du groupement religieux, il y a entre ces deux
notions une indéniable convergence, car, en raison de son autonomie,
une communauté religieuse ne peut pas étre obligée a agir a I’encontre
de sa doctrine ou de son éthique propre.

Cette immunité de coercition d’ordre éthique ou doctrinal se traduit
parfois par la catégorie d’« objection de conscience institutionnelle ».
Méme si cette expression appliquée a un groupement peut préter le flanc
ala critique en raison du caractere strictement individuel de la conscience,
elle est néanmoins devenue d’usage courant. Il faut aussi signaler le fait
que certaines législations civiles font preuve de réticence, voire de rejet, par
rapport aux objections de conscience qui ont été invoquées notamment
par des centres scolaires ou des hopitaux confessionnels, qu’ils soient ca-
tholiques ou d’autres confessions religieuses. Cependant, les juges de Stras-
bourg soutiennent ’autonomie des groupements religieux ou convictionnels,
en ce compris des entreprises qui se rattachent a ladite autonomie en qua-
lité d’« entreprises de tendance » (ou « entreprises identitaires »). Cepen-
dant, la protection dont ces entités peuvent jouir n’est pas a toute épreuve.
En effet, les juges européens, jusqu’a présent peu enclins a admettre des
objections de conscience individuelles en dehors du domaine du service
militaire obligatoire, font preuve, de maniere générale, d’une faible prévi-
sibilité, s’autorisant a exercer un controle de plus en plus incisif a I'égard
des de groupements religieux ou convictionnels, ainsi qu’envers les entre-
prises identitaires en général, surtout concernant le controle du principe
de proportionnalité. Encore plus préoccupante est 'attitude de certains
législateurs nationaux qui, sous la pression d’idéologies contemporaines,
vont jusqu’a interdire la pratique courante des « clauses de conscience »,
quand bien méme ces entreprises de tendance s’appuient expressément
sur des « chartes » démontrant I'incompatibilité de leur identité, croyance
ou éthique avec certains pratiques comme ’avortement ou l’euthanasie
que les autorités publiques entendent leur imposer.”® Plus consternant est

* Ainsi, en Belgique, la loi du 15 mars 2020 visant a modifier la législation sur I’eu-
thanasie (M.B., 23 mars 2020) prévoit que désormais « aucune clause écrite ou non
écrite ne peut empécher un médecin de pratiquer une euthanasie dans des conditions

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



PERSPECTIVES JURIDIQUES ET D’ETHIQUE POLITIQUE 365

le constat que ce sont parfois les entités catholiques elles-mémes qui re-
noncent volontairement a leur cohérence éthique, mais c’est une autre
problématique qui ne peut guére étre reprochée a I'Etat...

Le second volet du droit a 'immunité de coercition montre encore
plus manifestement des traits de concordance avec la jurisprudence eu-
ropéenne. En effet, a la réflexion, « ne pas étre empéché de » est une
double négation qui revient a une affirmation. A condition de respecter
les exigences de ’ordre public et quelques autres principes de base,” les
groupements religieux jouissent ainsi d’un arsenal de /4 droits proclamés
par Dignitatis humanae, dont I’énumération n’est pas exhaustive.® Le n.
4 §1 du énonce cinq droits parmi les plus élémentaires : 1°) « pouvoir
se régir selon leurs propres normes » ; 2°) « honorer d’un culte public
la divinité supréme » ; 3°) « aider leurs membres dans la pratique de la
vie religieuse » (ce qui est plus large que la seule « liberté de culte ») ; 4°)
« les sustenter par un enseignement » ; 5°) un droit aux contours plus
vagues : la promotion d’« institutions au sein desquelles leurs membres
cooperent a orienter leurs vie propre selon leurs principes religieux » (ce
qui semble désigner notamment des instituts de vie consacrée). Les §§2-
3 présentent d’autres droits des groupements religieux plus spécifiques :
6°) « choisir leurs propres ministres » ; 7°) « les former, les nommer et
les transférer » ; 8°) « communiquer avec les autorités ou communau-
tés religieuses résidant dans d’autres parties du monde » ; 9°) « édifier
des édifices religieux » ; 10°) « acquérir et gérer les biens dont ils ont
besoin » ; 11°) « enseigner et manifester leur foi publiquement, de vive

légales » (article 3 insérant cet alinéa entre I’alinéa 3 et I’alinéa 4 de la loi du 28 mai
2002 relative a I’euthanasie). Cette disposition restreint la liberté des institutions qui
souhaiteraient privilégier d’autres approches que la mort provoquée a la demande du
patient. Dans son arrét du 17 février 2022, la Cour constitutionnelle belge ne se pro-
nonce pas sur I'admissibilité d’une telle restriction au regard de la dimension collective
de la liberté de pensée, de conscience de religion, considérant que les requérants, en
tant que personnes physiques, ne « justifient pas de I'intérét requis a demander I'an-
nulation de cette disposition » (req. n° 26/2022, B.4.3). Voir E. MONTERO, L. VANBEL-
LINGEN, L'objection de conscience en droit belge, dans L.-L. CHRISTIANS, S. WATTIER, F. AMEZ
(div.), Les grands arréts belges en matiére de religions et de philosophies, préface de R. Torfs, Ed.
Lefebvre-Larcier, Bruxelles 2023, 48, note 45.

7 1’on observe une certaine correspondance entre les « limites » signalées par Digni-
latis humanae n. 7¢ et les « restrictions » prévues par 'article 9 §2 CEDH déja citées.

% Concirk Vatican I, Déclaration Dignitatis humanae, n. 4bcde.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



366 JEAN-PIERRE SCHOUPPE

voix et par écrit » (cela suppose que I'apostolat se pratique dans le res-
pect de la liberté des personnes et d’éviter a leur égard toute forme de
coercition ou de prosélytisme de mauvais aloi) ; 12°) « manifester libre-
ment I'efficacité singuliere de leur doctrine » ; 13°) « tenir librement des
réunions » ; 14°) « constituer des associations éducatives, culturelles,
caritatives et sociales ».”

Ce texte, qui refléte en creux de nombreuses et diverses cicatrices
que I'Eglise a portées au long de son histoire bimillénaire de rapports
avec les pouvoirs temporels, est remarquable pour son époque. Pour
en prendre pleinement conscience, il faut le resituer dans son contexte
historique. Dignitatis humanae nous situe en 1965. Or, dix ans plus tard,
dans le cadre de la I’Organisation pour la sécurité et la coopération
en Europe, le Saint-Siege est appelé a produire un effort considérable
pour compléter le document de cloture de la Conférence de Helsinki
par I'ajout d'un « septieme principe » consacré a la liberté de pensée,
de conscience et de religion. Il en avait fait une condition préalable
A sa participation a la conférence demandée par un Etat totalitaire :
I"'URSS. Le Saint-Siege réussit a y faire ajouter un §3 reconnaissant « la
liberté de I'individu de professer et de pratiquer, seul ou en commun,
une religion ou une conviction en agissant selon les impératifs de sa
propre conscience ». On en est donc encore au stade des généralités de
la liberté religieuse ! Or, 'accord (non contraignant) de Helsinki date de
1975, soit dix ans apres la fin de Vatican II'! Ensuite, il faudra attendre
le document de cléture de la Conférence de Vienne pour y découvrir
un paragraphe 16 souvent considéré comme le texte le plus protecteur de
la liberté de religion en droit international public. Mais cela remonte a
1989.%

Il'y a donc lieu de saluer la clairvoyance et 'audace des peres conci-
liaires qui, en 1963, apres avoir laborieusement tourné la page de la
condamnation de la liberté religieuse, qui résultait d'un contexte et de
circonstances tout a fait différents, ont osé opter en faveur de la liberté

? Le n. 5 parle aussi de la « liberté religicuse de la famille », qui comprend le droit
des parents de décider de la formation religicuse qu’ils donneront a leurs enfants et
notamment de choisir librement leur école.

3 Voir E. DECAUX, Sécurité et coopération en Europe : les textes officiels du processus de Helsinki :
1973-1992. Textes rassemblés et présentés, La Documentation francaise, Paris 1992, 124.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



PERSPECTIVES JURIDIQUES ET D’ETHIQUE POLITIQUE 367

religieuse, sans renier le droit divin comme fondement de la liberté de
PEglise. Le n. 13¢ dudit document manifeste nettement leur position a
ce sujet : « Il y a donc bien accord (concordia igitur viget) entre la liberté
de I'Eglise et cette liberté religieuse qui, pour tous les hommes et toutes
les communautés, doit étre reconnue comme un droit et sanctionnée
juridiquement ».

La perspective historique fait ainsi apparaitre le lent développement
de la protection juridictionnelle européenne en matiere de liberté de re-
ligion (alors que d’autres droits et libertés ont progressé plus rapidement)
etmet en évidence la précocité relative de I'intuition conciliaire contenue
dans Digmitatis humanae. 11 faudra, en effet, attendre pres de 30 ans pour
que la jurisprudence européenne —la plus avancée des cours régionales
spécialisées en droits de ’homme — concrétise la concordance annoncée
par Dignitatis humanae. Ce parallélisme relatif’ mais indéniable est rendu
possible grace a une production autonome des juges européens ayant
pris corps progressivement. Rappelons quelques dates : si la Conven-
tion européenne des droits de ’homme (CEDH) est adoptée en 1950 et
la Cour EDH entre en fonction en 1959, il faudra attendre 1993 pour
constater un premier arrét de la Cour qui condamne un Etat (la Gréce)
pour une violation de I'article 9 CEDH (suite a une question de prosély-
tisme de mauvais aloi) : ¢’est ’arrét Kokkinakis.*' Dés la moitié des années
> 90, débutera une longue série d’arréts rendus en matiere de liberté
institutionnelle.”? Cette thématique souhaitée par les péeres conciliaires
s’est donc développée au point de constituer a présent un important

81 Cour EDH, Rokkinakis c. Gréce, 25 mai 1993.

2 Fin 2023, soit 30 ans plus tard, on dénombre déja plus de 380 arréts en matiere
de conviction religicuse et philosophique, dont plus de 270 établissant une violation
de ladite Convention (D’apres le décompte effectué par ’Observatoire de la Chaire
« Droit des religions » de PUCLouvain : Atlps://uclowvain. be/fr/instituts-recherche/rscs/
cdr). Toutes les décisions et les arréts de la Cour EDH peuvent étre consultés et télé-
chargés sur la base de données HUDOQC : http://hudoc.echr: coe.int. Pour une description
précise de la concordance entre, d’une part, les droits mentionnés par I'Eglise dans
Dignitatis humanae et, de 'autre, les droits reconnus que la jurisprudence de Strasbourg
reconnait aux groupements religieux, on peut consulter deux de nos publications qui
mettent en vis-a-vis ces différents droits : J.-P. SCHOUPPE, Relations entre Eglise et commu-
nauté politique. Doctrines — pratiques juridiques, Wilson & Lafleur, Montréal 2020, 163-209 ;
IpEM, La liberta religiosa istituzionale nella giurisprudenza della Corle europea det diritty dell’uomo:
una rilettura canonica, « Apollinaris » 88 (2015/1) 113-157.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



368 JEAN-PIERRE SCHOUPPE

secteur de la jurisprudence. Face a 'ampleur de cette jurisprudence qui
—reconnaissons-le d’emblée — alterne lumiéres et ombres, il convient de
proposer quelques breves observations et de dégager quelques axes pro-
metteurs en particulier pour la liberté de religion, en dépit de certaines
décisions qui ont de quoi laisser perplexe ou préoccuper pour ’avenir.

a) Tant Dignitatis humanae que I'article 9 CEDH comprennent dans la
catégorie « liberté religieuse/liberté de religion » a la fois la liberté de
religion et la liberté de conscience.”® L’observation des affaires dont
la Cour Européenne a été saisie permet de dégager deux premiers
enseignements : 1°) c’est nettement a I’égard de la liberté de religion
que la Cour EDH s’est montrée la plus active ; 2°) la protection de
la liberté de religion qu’elle accorde s’est souvent avérée plus efficace
que la promotion de la liberté de conscience, qui s’est trop longtemps
focalisée sur la seule problématique des objections de conscience en
matiére de service militaire obligatoire. I’arrét Bayatyan™ a toutefois
changé¢ la donne en rattachant pour la premiere fois la thématique
des objections de conscience a I'article 9 CEDH en lieu et place
de I'article 4 §3 sur P'interdiction du travail forcé, ce qui prédispose
un cadre adapté pour I'instauration d’autres types d’objections de
conscience, méme si jusqu’a présent la Cour EDH est restée circons-
pecte dans ce domaine.”

b) Dans le domaine de la liberté de conscience individuelle, 1a situation la
plus préoccupante est sans doute celle des praticiens du secteur médi-
cal et, au sein de celui-ci, le sort réservé aux pharmaciens objecteurs,
qui ont été déboutés plusieurs fois a Strasbourg.™ Du point de vue du

% Pour étre précis, I'article 9 CEDH protege également la liberté de pensée, mais il ne
peut y avoir de confusion entre ces trois libertés.

* Cour EDH, Gr. Ch., Bayatyan c. Arménie, 7-V11-2011.

% Sur ce vaste et délicat sujet, voir notamment G. PUPPINCK, Objection, de conscience
et droits de homme : essar d’analyse systématique, « Société, Droit, Religion » 6/1 (2016)
209-275 5 J.'T. MARTIN DE AGAR, Liberta di coscienza, in P. GIANNITI (a cura di), La
CEDU e il ruolo delle Corti, Zanichelli, Bologna 2015, 1115-1154 ; R. NAVARRO-VALLS,
J- MARTINEZ-TORRON, Conflictos entre conciencia y ley. Las objeciones de conciencia, Tustel, Ma-
drid 2011 ; H. Warr (ed.), Cooperation, Complicity and Conscience. Problems in Healthcare,
Science, Law and Policy, The Linacre Centre, Londres 2005 ; R. PALOMINO, Las objeciones
de conciencia, Montecorvo, Madrid 1994.

%% Voir Cour EDH, décis. Pichon et Sajous c. France, 2-X-2001.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



PERSPECTIVES JURIDIQUES ET D’ETHIQUE POLITIQUE 369

volet collectif et institutionnel de la liberté de conscience, on a assisté
au développement des objections dites de « conscience institutionnelle »
soulevées par des centres scolaires et des établissements de soins,
principalement en mati¢re d’avortement et d’euthanasie. Ces clauses
s’appuient souvent sur une « charte éthique » que la direction de
I'entreprise et 'ensemble du personnel, du moins idéalement, sous-
crivent a ’embauche. Cependant, cette solution destinée a protéger
individus ou institutions par rapport a certaines normes étatiques im-
posées qui, selon le cas, peuvent heurter leur conscience personnelle
ou les valeurs fondatrices de 'entreprise, n’est pas toujours acceptée
par les autorités publiques. En effet, les clauses de conscience sont expo-
sées a la menace d’une radicalisation du positivisme juridique faisant
caractérisant certains ordonnancements, comme nous I’avons signa-
1¢ avec I'exemple de la Belgique. La bataille judiciaire sur ce point
ne fait que commencer. Pour se faire une idée précise de la jurispru-
dence européenne a ce sujet, il faudra des lors se donner le temps
nécessaire pour que des litiges de cette nature, apres avoir épuisé les
différents degrés de juridictions nationales, puissent faire 'objet d'un
arrét définitif rendu par la Cour EDH.

c) Ceci dit, le recours au statut d’« entreprises de tendance » ou
d’« entreprises identitaires » a permis de protéger avec un certain
succes de nombreux aspects de la liberté de religion et de conscience concer-
nant des centres scolaires, des établissements médicaux ou encore des
homes pour personnes agées.”” Cela a permis également de combler
I'une ou l'autre lacune de la CEDH. En effet, le droit a I'instruction
qui, suite a un défaut d’accord politique momentané, a été renvoyé
au protocole n° 1, prend en compte, comme seuls sujets concernés
par ce droit, I’Etat et les parents, ces derniers étant titulaires d’un
droit prioritaire. On observe donc une éclipse totale de I'Eglise, en

7 Dans le domaine de I’'Union curopéenne, et plus particulierement en matiére de
lutte contre les discriminations dans les relations de travail, les entreprises conviction-
nelles ont fait I'objet de I'article 4 de la Directive 2000/78, qui donné lieu a une ju-
risprudence intéressante, mais complexe, de la Cour de Luxembourg, qui par ce biais
tend a augmenter le contréle juridictionnel sur les entreprises identitaires notamment
en raison d’une vérification minutieuse de la proportionnalité. Pour une présentation
complete de ce sujet d’actualité, voir notamment S. CANAMARES ARRIBAS, Lgualdad reli-
giosa en las relaciones laborales, Thomson Reuters Aranzadi, Cizur Menor 2018.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



370 JEAN-PIERRE SCHOUPPE

dépit de son role historique de pionniere et de son protagonisme plu-
riséculaire dans ces domaines. Par ailleurs, si les écoles, les centres
médicaux et I'assistance aux personnes démunies sont des théma-
tiques réglées par le droit ecclésiastique de chaque Etat, ce sont aussi
des matieres de prédilection pour les accords concordataires conclus
avec le Saint-Siege.

d) Si le bilan de la protection de la liberté de religion semble nette-
ment plus convaincant que celui de la liberté de conscience, il faut
bien se rendre compte de son ampleur et de la diversité de ses aspects.
Au sein des multiples facettes relevant de la liberté de religion indivi-
duelle, la question médiatique et controversée du voile islamique et
des autres signes distinctifs ostentatoires ne représente que la partie
apparente de I'iceberg, d’ailleurs fort dépendante de la politique lo-
cale. Pour ne pas trop allonger ce travail, nous passerons directement
a la dimension institutionnelle ou communautaire de la liberté¢ de
religion, qui est spécialement concluante, méme si les droits de la
personne individuelle doivent toujours jouir d’une certaine priorité
par rapport aux droits des groupements.

e) Il est possible de tracer certaines lignes d’interprétation de la lberté
de religion institutionnelle par la jurisprudence européenne. De maniere
générale, les libertés revendiquées par 'Eglise dans Dignitatis humanae
(ainsi que par les wra natiwa codiciels dont il sera question dans la
prochaine section) bénéficient d’une protection juridique civile grace
a la diligence de la Cour EDH. Parmi les pownts forts de la jurispru-
dence de Strasbourg relatifs a la liberté religieuse institutionnelle, on
soulignera la libre nomination des chefs religieux,” la protection de lunité
doctrinale, rituelle et disciplinaire du groupement religieux,* ainsi que di-
vers autres aspects de son autonomie d’organisation,” dont la lberté d’en-
segnement.*' La liberté de religion combinée avec la liberté d’association (articles
9 et 11 CEDH) constitue également un axe de protection particulie-

%8 Depuis Cour EDH, Serif ¢. Gréce, 14-X11-1999.

% Cour EDH, Gr. Ch., Hassan et Ichaouch ¢. Bulgarie, 26-X-2000.

1 Cour EDH, Gr. Ch., Sindicatul ‘Pastoral cel Bun’ c. Roumanie, 9-VII-2013.
# Cour EDH, Gr. Ch., Ferndndez Martinez c. Espagne, 12-V1-2014.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



PERSPECTIVES JURIDIQUES ET D’ETHIQUE POLITIQUE 371

rement efficace.*” En revanche, les litiges opposant la liberté de reli-
gion a la liberté d’expression (article 9 contre article 10 CEDH) sont
souvent tranchés en faveur de la freedom of speech, considérée comme
le « chien de garde » de la démocratie, quand bien méme la Cour
reconnait la liberté de religion comme « I'une des assises de la société
démocratique ». De fait, cela ne I’a pas empéchée de venir au secours
de la majorité des chrétiens d’Autriche qui se sentirent agressés par
la projection d’un film obscene ridiculisant 'eucharistie. Estimant
qu’il y avait lieu de prioriser la défense de la religion par rapport a la
liberté artistique, la Cour EDH donna raison au Gouvernement qui
avait fait interdire le film.*

f) Enfin, il reste a considérer brievement certains aspects signalés au
n. 6 de Dignitatis humanae et a vérifier leur prise en compte par la Cour
EDH. A défaut d’un droit strict a I’égalité entre groupements, c’est le
droit a la non-discrimination (article 14 CEDH) qui préside principale-
ment a leurs relations. Il importe de souligner que la non-discrimina-
tion n’est pas nécessairement incompatible avec la possibilité d’une
«reconnaissance civile spéciale » pour autant qu’un certain niveau de
liberté religieuse soit reconnu et respecté a I’égard de tous les citoyens
et des communautés minoritaires. De plus, la Cour EDH condamne
les Etats qui n’auraient pas suffisamment objectivé leurs critéres de
reconnaissance des cultes, ce qui pourrait engendrer des situations
discriminatoires, par exemple vis-a-vis de certains groupements mi-
noritaires ou installés plus récemment sur le territoire. Mais le principe
de non-discrimination (plus envahissant que le droit homonyme en ce
qu’il permet de remettre en cause ’ensemble de la législation d’un
Etat) risque d’avoir a encontre d’autres droits fondamentaux un ef-
fet “ rouleau-compresseur ”.** Les juges européens veillent également
au respect du principe selon lequel PEtat doit rester impartial vis-a-
vis des religions (et des groupes philosophiques). Cela signifie que
les autorités publiques de tout niveau ne peuvent rejeter ou interdire

2 Cour EDH, 97 membres de la Congrégation des Témoins de Jéhovah de Gldabi et 24 autres c.
Georgie, 3-V-2007.
3 Cour EDH, Otto-Preminger-Institut c. Autriche, 20-1X-1994.

* Voir la mise en garde de M. CARTABIA, [ ‘uovi diritti’; dans L. GREGORIO (dir.), Le
confessiont religiose nel diritto dell’Unione europea, i1 Mulino, Bologne 2012, 95-117.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



372 JEAN-PIERRE SCHOUPPE

aucune religion pour autant qu’elle respecte I'ordre public. Il leur est
aussi interdit d’imposer une quelconque religion : personne ne peut
étre empéché d’entrer dans une religion ou de la quitter. Les ques-
tions de I'adhésion et du renvoi des adhérents relevent exclusivement
de I’autonomie et de I’auto-organisation des groupements religicux. A
cet égard, comment passer sous silence la position des Etats islamistes
qui, en priorisant la charia,” ne reconnaissent de maniére générale
que l'apparence des droits humains et viole en particulier le droit de
« changer de religion » proclamé dans I’article 9 §1 CEDH ?*

VI. LA DIMENSION COMMUNAUTAIRE CATHOLIQUE :
LES IURA NATIVA DE I"EGLISE

Avant d’envisager 'abandon du confessionnalisme de I'Etat, il semble
nécessaire de ne pas taire un apport du droit canonique qui a puissam-
ment contribué¢ au processus de reconnaissance progressive de la liberté
religicuse communautaire. IEglise catholique revendique une série de
droits innés (iura nativa) qu'elle demande aux Etats de prendre en consi-
dération dans leurs relations avec elle.*’” Ces droits innés sont formulés
dans les deux codes de droit canoniques en vigueur (CIC 83 et CCEO

# Dans la Déclaration des droits de ’homme de ’Organisation de la Coopération
Islamique (OCI, 2020) il ne faut pas omettre de lire le dernier article contenant des
dispositions générales et, en particulier, l'article 24a : « Sans préjudice des principes
de la Charia Islamique et de la loi, toute personne a le droit d’exercer et de jouir des
droits et libertés énoncés dans la présente déclaration ».

1 Larticle 9 §1 CEDH a fait preuve d’une plus grande fermeté sur ce point névralgique
que T'article 18 du Pacte international relatif aux droits civils et politiques (1966), dans
lequel un simple droit d’avoir ou d’adopter une religion s’était substitué au droit de chan-
ger de religion jusqu’a ce que le Comité des droits de ’homme rétablisse le droit de chan-
ger de religion en 1993 (Voir Observation n° 22 [§5] de 1993 : kttps://www.humanrights.
ch/ems/upload/pdf/2023 /230926 General_comment_22.pdf ; consulté le 24-VIII-2024).

7 Diversement, le doyen Ulrich Rhode considére que les wura nativa reléveraient
plutdt de la doctrine catholique a exposer aux fideles dans des « documents doctri-
naux », mais n’auraient pas leur place dans un code de droit canonique qui n’oblige
pas les Etats, ces sujets n’étant qu’invités a en tenir compte dans leurs rapports avec
I’Eglise : voir U. RHODE, La funzione d’insegnare della Chiesa in un contesto secolarizzato, dans
J- MINAMBRES (a cura di), Diritto canonico e cultura giuridiche nel centenario del Codex Turis
Canonici del 1917 (XVI Congresso internazionale della Consociatio studio turis canonict promo-
vendo), Edusc, Roma 2017, 418.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



PERSPECTIVES JURIDIQUES ET D’ETHIQUE POLITIQUE 373

90) promulgués dans le sillage de Vatican II. L’origine préconciliaire de
ces canons déja présents dans le CIC de 1917, a quelques détails pres,
est moins connue. Le cardinal Pietro Gasparri a veillé a les y introduire
a une époque encore totalement marquée par 'ancien Jus publicum eccle-
siasticum, école a laquelle il appartenait et qui a influencé la plupart des
canonistes de son temps. Ces canons ont donc curieusement survécu a la
substitution du concept vraiment ecclésiologique de la communio du Peuple
de Dieu a la notion obsoléte de societas wnidice perfecta. D’oui ces expressions,
au style un peu suranné, figurent toujours dans le CIC 1983 et le CCEO
1990.% Les droits proclamés sont, par exemple, le droit inné de I’Eglise
a posséder et a gérer des biens temporels : wre natwo, independenter a cuile
polestate.”® Si ces termes conservent leur signification juridique tradition-
nelle, ils se sont enrichis de certaines nuances ecclésiologiques redevables
a Vatican II que le droit canonique a assimilées. Pour prolonger I'exemple
qui vient d’étre donné, on songera au role renforcé dévolu aux laics dans
I'administration des biens ecclésiastiques en comparaison avec I’organi-
sation extrémement cléricale du CIC 1917. On rappellera les accords
concordataires qui peuvent porter sur ces matieres dans le cadre des rela-
tions Eglise-Etats, conformément au cadre fixé par Gaudium et spes n. 76, a
savoir comme un exemple de la coopération, facultative mais encouragée,
entre 'Eglise et I'Etat. Tl convient donc de souligner I'existence dans les
deux codes de droit canonique d’un catalogue de droits innés (wra natwa)
de I'Eglise substantiellement équivalents aux droits communautaires de
liberté religieuse énoncés par Dignitatis humanae. Pour éviter de fastidieuses
répétitions, il sera renvoyé aux publications indiquées en note.” L’expé-

% On pourrait se demander comment expliquer la longévité du concept de droit
inné ? A cet égard, on peut émettre I’hypothése suivante : d’une part, la plupart des
droits innés de I’Eglise trouvant leur origine dans le droit divin, ne sont guere sujets a
modification ni a suppression ; d’autre part, les limitations inhérentes au vocabulaire
de la technique juridique rendent improbable, voire impossible, tout essai de renouvel-
lement radical et total de la terminologie (voir J.-P. SCHOUPPE, Les iura nativa de IEglise :
un anachronique vestige wspublisciste ou une exigence actuelle du droit dwin ?, in J.I. ARRIETA [dir.]
Tus divinum, Marcianum Press, Venezia 2010, 1229-1248).

* Voir canon 1254 §1 CIC 1983 relatif au droit patrimonial canonique.

0 J.-P. ScHOUPPE, Relations entre Eglise et communauté politique, 163-209 ; IDEM, La liberta
religiosa istituzionale nella giurisprudenza della Corle europea dei diritti dell’uomo, 113-157. Voir
aussi L. OKULIK, La liberta della Chiesa nel contesto attuale, dans GRUPPO ITALIANO DOCENTI
DI DIR1TTO CANONICO (dir.), Liberta religiosa e rapporti Chiesa-societa politica, Glossa, Milan

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



374 JEAN-PIERRE SCHOUPPE

rience démontre que, si les wra nativa n’obligent directement que les fi-
deles catholiques, ils constituent des reperes utiles pour permettre aux
Etats de tous types, qui ont parfois une idée approximative de I’'Eglise
catholique, de découvrir d’emblée les principaux contours de la position
des fidéles dans I'Eglise ainsi que les revendications de cette derniére
concernant la liberté religieuse. Le cas échéant, ils pourront conclure un
accord avec le Saint-Siege, comme la République populaire de Chine
I’a fait en matiere de nominations épiscopales, un accord récemment
renouvelé pour la troisieme fois.

VII. IABANDON DU CONFESSIONNALISME DES ETATS

Si la Dignitatis humanae se concentre sur la liberté religieuse, cette décla-
ration, en tant que document du Concile, doit étre lue en lien avec le
n. 76¢ de la constitution Gaudium et spes, qui établit le cadre général des
relations Eglise-Etats et livre les principes qui doivent présider  ces rap-
ports : d’une part, les principes d’indépendance et d’autonomie de I’Eglise et
des Etats, chacun de ces deux sujets se limitant 4 son domaine propre,
supposent une séparation ; d’autre part, il y a aussi un appel a une lbre
coopération entre eux, car ces deux sujets sont au service de la personne
humaine. Ne pouvant étre “ disséqué ”, le fidele-citoyen influe comme
facteur de rapprochement entre ces deux acteurs. Les documents conci-
liaires ne contiennent plus aucune référence concernant les fonctions de
P'Etat jusque-la concu comme bras séculier de I’Eglise.’! Ils prennent acte
du pluralisme religicux. Le dualisme chrétien est devenu dualisme pluriel.
La sortie du régime de chrétienté et la forte évolution accomplie
dans le sens de la sécularisation et du pluralisme constitue désormais un
fait incontestable en Occident. Il est, en revanche, moins clair que tous
les tenants et aboutissants de cette mutation y aient été assimilés jusque
dans leur derniere conséquence. Comme ’on sait, I’'abandon du confes-
sionnalisme d’Etat dans les assises conciliaires, méme si ce point était en

2007 ; D. ALBORNOZ Pavisic, I diritti natwi della Chiesa nel Codice di Diritto Canonico e nel
diritto concordatario vigente, LAS, Rome 2008 ; D. Lt TOURNEAU, Los derechos natwos de la
Iglesia independientes del poder civil, « Tus Canonicum » 37 (1997) 601-617.

! Voir I'excellente synthése concernant I’évolution du dualisme : M. RHONHEIMER,
Fede cristiana, Chiesa cattolica e struttura politico-teologica del dualismo cristiano, in P. DONATI
(a cura di), Lacita: la ricerca dell’universale nelle differenze, 11 Mulino, Bologna 2008, 33-97.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



PERSPECTIVES JURIDIQUES ET D’ETHIQUE POLITIQUE 375

crise depuis longtemps, constitue I'un des fruits du Concile, qui entraina
I'effondrement du lus publicum ecclesiasticum.” Cette école canonique, née
a Wiirzburg et poursuivie a Rome, repose sur trois piliers : le concept
de société juridique parfaite, le pouvoir indirect de 'Eglise dans les af-
faires temporelles ainsi que le confessionnalisme de I'Etat. En méme
temps qu’au confessionnalisme de 'Etat qui, sans étre condamné, cesse
d’étre le modéle proposé, I'Eglise renonce officiellement & toute préten-
tion de pouvoir (juridique) indirect dans les affaires temporelles et se
borne a maintenir sa fonction (morale) magistérielle a I’égard de toute
personne de bonne volonté, a laquelle elle ne pourrait renoncer sans
compromettre sa mission. Paralléelement, au plan ecclésiologique, la no-
tion de communio remplace celle de societas wndice perfecta, qui avait fait
son temps, bien que le cardinal Ottaviani ait tenté de défendre cette
position devant ’assemblée conciliaire. Suite au vide provoqué par le
désaveu de cette école, s’est ouvert un vaste chantier de reconstruction
de la discipline canonique des relations Eglise-Etats sur les nouvelles
bases indiquées et de nouveaux accords concordataires se concluent,
alors que d’aucuns s’étaient empressés de considérer ceux-ci comme des
instruments obsoletes. ..

Dans le sillage de Vatican II, d’importants bouleversements de ré-
gimes politiques dans le sens de la laicité ne tardent pas a se manifes-
ter dans les anciens Etats catholique, tandis que la plupart des Etats
d’autres confessions chrétiennes et de religion islamique restent en
place.” Pour importante que soit 'affirmation de 'indépendance et de
PPautonomie de I’Eglise et des Etats dans Gaudium et spes n. 76¢, celle-ci
a toutefois de quoi susciter la perplexité des catholiques dans de nom-
breux Etats, surtout européens, dans lesquels la liberté de 'Eglise et des
groupements religieux fait couramment I'objet de pressions sournoises,
alors que d’autres régions du monde sont le théatre de persécutions des
chrétiens qui sont méme parfois systématiques. On peut aussi déplorer
le fait que les groupements religieux (mais pas seulement eux) fassent
I'objet d’un controéle étatique ou supranational de plus en plus incisif,

%2 Voir notamment M. Nacct, Chiesa e Stato dalla polesta conlesa alla santa cooperatio. Un
profilo storico-giuridico, Lateran University Press, Citta del Vaticano 2015.

» Sauf la Suede et la Norvege, qui renoncérent a la confession luthérienne en ce
XXIe siecle.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



376 JEAN-PIERRE SCHOUPPE

comme nous venons de le signaler a propos de la jurisprudence euro-
péenne.”* Ce panorama pourrait donner I'impression que la protection
de la liberté religieuse et de conscience représente une valeur qui, aux
yeux de certains Etats, compte moins que les préjugés et les risques de
violence entre religions ou encore la dangerosité de certaines sectes a
caractere prétendument religieux.

Au-dela de ces signaux alarmants, il convient de reconnaitre I'im-
portance de la sortie de la chrétienté et d’en soupeser toutes les consé-
quences. Si cette profonde évolution encouragée par Dignitatis Humanae
offre une opportunité pour développer la coresponsabilité des fideles
ainsi que la liberté des groupements religieux et le pluralisme, elle com-
porte inévitablement la disparition du bras séculier sur lequel I'Eglise a
pu s’appuyer dans le passé, méme si ce fut parfois au prix de certaines
compromissions avec des pouvoirs non démocratiques. Désormais, les
Etats religieusement neutres ou laics représentent la tendance mainstream
des régimes étatiques en Occident. Dans la « grande Europe » actuelle
(au sens des 46 Etats membres du Conseil de I'Europe), I'Eglise catho-
lique continue a se trouver dans la situation d’un culte minoritaire dans
de nombreux Etats demeurés confessionnels : anglican, orthodoxes, lu-
thériens, calvinistes, voire islamiques. Par conséquent, qu’il s’agisse d’un
Etat non confessionnel (ot elle est souvent majoritaire mais privée de
bras séculier) ou bien d’un Etat confessionnel (dans lequel elle est géné-
ralement minoritaire), ’Eglise catholique est aujourd’hui devenue une
religion parmi d’autres. Elle prend ainsi progressivement conscience de
I'ignorance généralisée de la doctrine chrétienne, voire de I'indifférence
(plutot que du rejet) qu’elle suscite dans de nombreuses nations occiden-
tales. Le décrochage culturel avéré entraine Iignorance du droit natu-
rel, auquel le magistere, la théologie et le droit canonique catholiques
continuent pourtant de se référer, alors que le monde juridico-politique
séculier, a quelques exceptions pres (comme le continent africain), a
priorisé une conception immanente et pluraliste.

Une telle métamorphose comporte de nombreuses implications
dont I'assimilation requiert un certain temps de maturation. De plus,
les fortes migrations de populations et divers autres phénomenes liés

o Clest le cas de la Cour EDH mais aussi de la Cour de Justice de I'Union Euro-
péenne, en particulier dans les litiges relatifs aux relations du droit du travail.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



PERSPECTIVES JURIDIQUES ET D’ETHIQUE POLITIQUE 377

a la mondialisation ont accentué la sécularisation et le pluralisme de
la société occidentale. L’Eglise a donc pris acte du fait que, si elle s’est
vue confier la mission d’évangéliser, elle ne peut plus compter sur le
bras séculier pour diffuser sa doctrine sociale et ses enseignements.
L’affranchissement de leur obligation de confesser une religion déter-
minée signifie que, depuis plusieurs décennies, les Etats sont amenés a
considérer la position catholique sur la dignité humaine et sur d’autres
themes “ substantiels ” comme une “ doctrine particuliere ” qu’ils ne
peuvent plus endosser purement et simplement mais qui, pour pré-
tendre au moindre effet civil, doit se justifier. Il en résulte une considé-
ration de la doctrine sociale de I’'Eglise et du droit naturel comme une
“ doctrine globale devenue particuliere ”, ce qui suppose un certain
déclassement aux yeux des autorités publiques, méme si celles-ci ne
peuvent préjuger en rien la qualité de son contenu : le principe de I'in-
compétence des Etats en matiére religicuse les obligeant 4 une certaine
retenue et impartialité. De son coté, I'Eglise continue a revendiquer
la valeur universelle de son message, notamment sa compréhension
de la vérité sur ’'homme, mais, dans I’accomplissement de sa mission,
elle doit tenir compte de la sécularisation croissante des personnes
a convaincre. Nous reviendrons dans le volet d’éthique politique sur
cette véritable mutation en cours.

VIII. I’ECLAIRAGE COMPLEMENTAIRE DE L’ETHIQUE POLITIQUE

Pourquoi aborder ici I’éthique politique ? On entend par la une
discipline nécessaire pour connaitre les principes et les regles cen-
sés présider aux débats public qu'un Etat de droit devrait veiller &
faire respecter en vue du correct fonctionnement des institutions dé-
mocratiques. Or, I'actualité politique de plusieurs Etats réputés « de
droit » montre qu’on est souvent loin du compte. Il ne suffit pas de
traiter dans une enceinte universitaire, de surcroit ecclésiale, au su-
jet des valeurs qui peuvent véritablement conduire au bonheur des
personnes et contribuer au bien commun de la société : il faut veiller
a ce que ces valeurs vraiment humaines parviennent effectivement
aux instances démocratiques et soient reconnues, dans la mesure du
possible, au sein méme des débats publics ayant lieu non seulement a
I’échelle étatique mais aussi aux autres niveaux de pouvoir. I’éthique
politique apparait ainsi comme un relais indispensable en vue d’une

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



378 JEAN-PIERRE SCHOUPPE

transformation effective de la société dans le respect des regles régis-
sant les institutions politiques.”

Dans cette Alma Mater, 1l y a déja un certain nombre d’années, Mar-
tin Rhonheimer a soutenu I'importance de I’éthique politique. II a pro-
posé un retour a 'unité aristotélicienne entre la pratique individuelle
des vertus et la pratique des vertus dans la Polis. En effet, s’il convient
de distinguer I’éthique de I'individu de I’éthique politique, cette der-
niere ne doit pas étre séparée de la morale. N’est-ce pas aussi dans les
institutions politiques que chaque citoyen acquiert et pratique les vertus
civiques ? C’est en prenant ses responsabilités dans la vie politique que
la personne peut se perfectionner dans la poursuite du bien commun.
Etant donné la non réception actuelle du droit naturel, il convient de
développer une éthique politique, plutét qu’une éthique « naturelle »,
qui risquerait d’étre repoussée en raison de sa rattachement possible a
une doctrine catholique désormais devenue particuliere. I’éthique poli-
tique est, selon cet auteur, une éthique « culturelle » reflétant une ratio-
nalité morale. Elle « continue, complete et perfectionne » I’éthique de
I'individu et comporte une vérité propre, qui est une « vérité pratique »
concernant « la praxis publique institutionnalisée selon les regles de
droit ». Plutot qu'une éthique de vertus personnelles, il s’agit avant tout
d’une « éthique d’institutions ».”°

Il suffira d’aborder ici que quelques idées de base de I’éthique po-
litique et de I’éthique de la discussion, dont la prise en compte est né-
cessaire pour qu’il soit possible de parler d’un débat public digne de ce
nom.”” Comme 'on sait, cela requiert d’abord de réunir les conditions
pratiques d’une égale participation de tous les acteurs de la discussion

»» Rhonheimer dénonce notamment le fait que « dans certaines occasions, la défense du
caractére laic de I'Etat n'est rien d’autre que le refus d’entrer dans un vrai débat public
sur les arguments allégués par les citoyens “ non laics ” et par I’Eglise » (M. RHONHEIMER,
Democrazia moderna, Stato laico e missione spirituale della Chiesa: spunti per una concezione politica
‘sana’ della laicita, in P. DONATI [a cura di], Laicita, 112 [traduction libre]). Il appelle « in-
tégralisme de la laicité » ce qu’on entend le plus souvent par laicisme.

% M. RHONHEIMER, Why is Political Philosophy Necessary?, in IpEM, The Common Good
of Constitutional Democracy, ed. by William F. Murphy Jr., The Catholic University of
America Press, Washington D.C. 2013, 24.

" Voir notamment IDEM, The Common Good of Constitutional Democracy, 72-141 ; F. Vio-
LA, Autorita ed eguaglianza nella democrazia deliberativa, dans R. Luppt (a cura di), Autorita
e democrazia. Educare al pluralismo nel XXI secolo, Armando Editore, Roma 2022, 59-94.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



PERSPECTIVES JURIDIQUES ET D’ETHIQUE POLITIQUE 379

qui doivent pouvoir intervenir a égalité de droits. Ensuite, exiger de
chacun d’eux une disposition et un effort d’écoute et de remise en ques-
tion personnelle, qui ne va pas toujours de soi. De plus, comme il ne
suffit pas de respecter des « procédures formelles », mais que, pour étre
réelle, la démocratie doit aussi étre « substantielle », il y a lieu d’assurer
dans toute discussion politique une place effective aux débats de fond,
de fagon a ne pas se borner a chercher, dans une optique limitée au
court terme, la solution de facilité consistant a parvenir au plus vite a
un consensus susceptible d’emporter la majorité des votes requise. En ce
sens, 1 y a lieu de considérer comme insuffisante la quéte d’un « over-
lapping consensus » (un consensus par recoupement de type rawlsien,
que Habermas ne manqua pas de critiquer).”® Ce phénomeéne récurrent
dans nos démocraties occidentales peut s’avérer nuisible au principe
démocratique dans la mesure ou il risque de priver les institutions poli-
tiques concernées de I’épaisseur rationnelle et éthique nécessaire pour
assurer la dimension dialogique de la discussion. Il ne serait pas non
plus correct de limiter les intervenants dans leur choix, en excluant a
priori certaines doctrines globales.”

Parmi d’autres éléments de I’éthique politique qui mériteraient
d’étre rappelés ici, un principe semble sortir du lot : chaque partie a
la discussion a non seulement un droit mais aussi un devorr d’exprimer
et de défendre son point de vue avec conviction. En effet, si un acteur
omet cette opportunité, il risque de priver le débat public d’un élément
de vérité qu’il est peut-étre le seul a connaitre ou en état d’alléguer.
Comme le souligne Francesco Viola, il ne s’agit pas tant de faire valoir
ses propres préférences que de « montrer que la propre conception du
bien commun est meilleure que celle des autres et que ceux-ci doivent

% J. HABERMAS, Reconciliation Through the Public Use of Reason: Remarks on John Rawls’
Political Liberalism, « Journal of Philosophy » 92 (1995) 109-131. Derniérement, Ha-
bermas a repris I’écriture pour dénoncer les ravages que les réseaux sociaux, clos sur
eux-mémes, provoquent au détriment de la qualité de la discussion politique : J. Ha-
BERMAS, Fspace public et démocratie délibérative : un tournant, Gallimard, Paris 2023
(« NRT Essais »).

% A une certaine époque Rawls reprocha a Habermas d’exclure certaines conceptions
globales non rationalistes, par exemple de type métaphysique, et dés lors de ne pas
respecter le pluralisme (Voir J. Rawrs, Political Liberalism, Columbia University Press,
expanded edition, New York 2005, 372-434).

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



380 JEAN-PIERRE SCHOUPPE

'accepter et la partager ».°” Cee dernier point est particulierement éclai-
rant concernant les chrétiens, car ce devoir d’éthique politique au pro-
fit du bien commun vient en quelque sorte renforcer le devoir moral
incombant aux fideles de faire de I'apostolat. Plus la société se sécula-
rise et se pluralise, plus les connaissances a la lumiere de la révélation
chrétienne et du magistere ecclésiastique deviennent une denrée rare,
ce qui augmente la responsabilité d’en assurer la fidéle transmission.
Mais, pour étre fructueux, cet échange doit se produire de maniere adé-
quate au temps présent, c’est-a-dire en veillant a “ traduire ” les réfé-
rences théologiques et magistérielles en arguments rationnels et adaptés
a leurs interlocuteurs.

IX. UNE MISSION SPECIFIQUE POUR LES FACULTES ECCLESIASTIQUES
AU SEIN D’UNE SOCIETE SECULARISEE

Comme cela vient d’étre rappelé, la Dignitatis humanae revendique pour
PEglise-institution la liberté d’accomplir sa mission qui comprend de
nombreuses facettes. Celle-ci comporte notamment la liberté institu-
tionnelle de communiquer la position doctrinale officielle de la hié-
rarchie catholique et la liberté revenant a chaque fidéle de pratiquer
cette religion et de faire de I’apostolat. Depuis Vatican 1I, cette voie
personnelle de transformation du monde est devenue prioritaire, sans
rendre pour autant obsolete la voie officielle et diplomatique qui, bien
que passée au second plan, reste essentielle. Le constat de lexustence de la
liberté de religion, toujours nécessiteuse d’une protection juridique atten-
tive, implique une responsabilité dans lévangélisation tant de la part des pas-
teurs que des fidéles. Mais, du moins en Europe, cette voie prioritaire
est freinée dans son élan par la sécularisation. Celle-ci s’est tellement
répandue que bon nombre de citoyens, méme s’ils ont été baptisés, ne
partagent méme plus I'idéal de vivre en chrétiens, voire ne portent plus
d’intérét pour les choses de la religion. Bon nombre d’entre eux, tout

S0 K. Viora, I principio di maggioranza e la veritd nella democrazia, « Dialoghi » 4/3 (2004)
28-35. Voir aussi son argumentation (spécialement aux pages 4-5 ; traduction libre).
6! Le cas des Etats-Unis, ot il est encore permis de parler de Dieu dans la vie publique,
mais ou les électeurs sont, a I'évidence, extrémement divisés au plan des valeurs
éthiques, est peut-étre une exception qui confirme la régle qui vaut pour I'Occident. 11
en va différemment, par exemple, en Afrique ou en Amérique latine.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



PERSPECTIVES JURIDIQUES ET D’ETHIQUE POLITIQUE 381

en demeurant ouverts a une vague spiritualité, ne possedent plus les no-
tions philosophiques et théologiques de base nécessaires pour recevoir
avec fruit la doctrine catholique.

La relégation de la doctrine chrétienne au rang dune « doctrine
particuliere » implique, comme nous I’avons montré, la mise au point
d’une pédagogie permettant I’évitement des arguments d’autorité qui,
sauf dans certains milieux privilégiés et dans certaines circonstances,
sont non seulement devenus irrecevables, mais aussi contreproduc-
tifs. Dans les débats publics et les institutions politiques, toute doctrine
particuliere doit nécessairement passer par le tamis du dialogue et de
I’argumentation rationnelle. Suite au regrettable constat qu’un certain
nombre d’universités dites « catholiques » ne souhaitent plus ou, du
moins, ne paraissent plus étre en mesure de remplir une telle mission, il
semble que la tache de former les étudiants en vue de ce défi revienne
prioritairement aux facultés ecclésiastiques et aux universités pontifi-
cales. Dans cette optique, il s’agirait de poursuivre deux finalités com-
plémentaires : d’une part, continuer a dispenser la formation philoso-
phique et théologique nécessaire a une fidele transmission du dépot de
la foi ; d’autre part, former au dialogue rationnel. Ce second aspect
s’adresse tout spécialement aux fideles laics qui, comme le Concile I'a
mis en évidence, ont pour mission de « travailler comme du dedans a la
sanctification du monde ».% Ils sont donc spécialement appelés a s’en-
gager davantage aux différents niveaux de la vie politique et culturelle.

En ce sens il serait souhaitable de coupler a une solide formation
doctrinale une initiation a la pratique du dialogue et de I'argumentation
rationnelle, de facon a ce que les fideles puissent communiquer et a
dialoguer avec leurs contemporains de manieére convaincante. Si cela
semble impliquer de renoncer a I'utilisation des arguments d’autorité, cela
n’empéche pas un catholique de s%nspirer de la doctrine chrétienne (dont
la doctrine sociale de I’Eglise) pour faire ses choix éthiques et de cher-
cher ensuite a les rendre compréhensibles au plus grand nombre dans
le cadre de débats politiques. Cette proposition méthodologique, qui est
sans doute déja suivie spontanément, au moins en partie, par tout ensei-
gnant qui a le sens de la pédagogie, n’est pas suspecte de relativisme. En
somme, il s’agit de proposer aux professeurs et aux étudiants de sortir de

2 ConciLe Varican 11, Constitution Lumen gentium, n. 31b.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



382 JEAN-PIERRE SCHOUPPE

la routine et de leur zone de confort pour faire ensemble un certain effort
méthodologique, afin de traduire des contenus éthiques en arguments ra-
tionnels pour qu’ils puissent étre partagés avec d’autres. Concretement, cela
conduirait a développer davantage la formation philosophique et I’art de
I’argumentation. Toutefois, il ne s’agit pas d'une question d’ordre pra-
tique résolvable en un tournemain. Cela supposera parfois une profonde
réflexion et une recherche minutieuse de la part des enseignants pour
trouver des arguments plus adaptés a la culture et aux mentalités contem-
poraines, mais aussi de la part des étudiants qui connaissent mieux les
courants novateurs et les modes d’expression des générations montantes.
A Iévidence, un tel défi requiert une collaboration solidaire de longue
haleine qui ne peut étre laissée a 'improvisation. Il peut étre utile, par
exemple, de rechercher des donnée économiques et statistiques afin, de
chiffrer les conséquences négatives qu'un désordre éthique déterminé
peut couter a la société politique ; inversement, il est possible de constater
I'incidence que la pratique de certaines vertus peut avoir en faveur du
bien commun. Bien entendu, pour démontrer rationnellement le bien-
fondé de ces enseignements, il conviendra de faire valoir de nombreux
champs du savoir : des arguments juridiques, des stratégies politiques
éprouvées, des données psychologiques et de observations sociologiques,
la lumiére du sens commun, etc.

Développer la capacité d’argumentation des étudiants afin qu’ils
puissent se faire comprendre de leurs contemporains, et méme les
convaincre, n’est-ce pas une excellente maniere de répondre au sou-
hait de dialogue formulé par le pape Francois dans I’encyclique Fratellz
tutt > Apres avoir refusé de réduire le dialogue a de simples négociations
en vue d’avantages que le pouvoir procure et apres avoir encouragé la
recherche de la vérité et du bien commun, le saint Pére conclut : « les
héros de I’avenir seront ceux qui sauront rompre cette logique malsaine
et décideront de défendre avec respect un langage chargé de vérité,
au-dela des avantages personnels. Plaise a Dieu que ces héros soient en
gestation dans le silence au coeur de nos sociétés ! ».%

Sans exclusive, il revient sans doute plus spécifiquement aux facul-
tés ecclésiastiques de préparer ces « héros de 'avenir ». Cet énorme
défi requiert une longue et sérieuse préparation. Si le langage, dans le

% Francors, Encyclique Fratelli tutti, n. 202.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383



PERSPECTIVES JURIDIQUES ET D’ETHIQUE POLITIQUE 383

contexte des débats publics tenus dans une société sécularisée et plu-
rielle, se doit d’étre « chargé de vérité », la vérité comme telle doit en
rester au stade de I'inspiration du discours et pénétrer progressivement
son contenu. Elle a donc besoin d’étre traduite en arguments ration-
nels et sagement illustrée, car si la vérité comme telle était directement
“ assénée 7, elle acquerrait forcément le statut de (supréme) argument
d’autorité brandi par une partie pour 'emporter, ce qui contredirait le
caractere dialogique de la discussion et entrainerait ¢so facto son échec.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 347-383






