NOTE






SIGNIFICATO E FUNZIONE DEL BATTESIMO DI GESU
IN MT 3,13-17
Aspetti letterari e teologici

MEANING AND FUNCTION OF THE BAPTISM OF JESUS
INMT 3:13-17
Luterary and Theological Aspects

GruserpE DE VIRGILIO®

Riassunto: Larticolo studia la pericope di Mt
3,13-17 (il battesimo di Gesu) e approfondisce
il significato e la funzione che il brano svol-
ge nella presentazione cristologica del primo
vangelo. Dopo aver segnalato le convergenze
e le divergenze della versione matteana nel
confronto con i paralleli evangelici (cfr. Mc
1,9-11; Le 3,21-22; Gv 1,29-34), si procede
alla presentazione del contesto, del genere
letterario e della disposizione di Mt 3,13-17.
Segue I'approfondimento esegetico del brano e
I’esposizione del messaggio teologico. L’episo-
dio del battesimo si caratterizza per tre aspet-
ti: a) Il primo riguarda la funzione rivelativa,
programmatica ed esemplare del battesimo
in rapporto alla cristologia matteana; b) il se-
condo aspetto pone in evidenza il rapporto tra
Giovanni ¢ Gesu che richiama la dialettica tra
profetismo e messianismo; ¢) il terzo aspetto ¢
costituito dal dinamismo dello Spirito che abi-
lita i credenti a diventare «figli adottivi di Dio»,
a vivere in uno stile fraterno ¢ a partecipare
alla missione del Figlio.

ParoLe cHiave: Giovanni Battista, Figlio-Figliolan-
za adottiva, Giustizia, Missione, Servo sofferente.

AssTrRACT: The article studies the pericope of Mt
3:13-17 (the Baptism of Jesus) and delves into the
meaning and function that the passage performs
in the Christological presentation of the First
Gospel. After pointing out the convergences and
divergences of Matthew’s version in comparison
with the evangelical parallels (cf. Mk 1:9-11; Lk
3:21-22; Jn 1:29-34), we proceed to present the
context, the literary genre and the disposition of
Mt 3:13-17. John 1:29-34 is followed by an exe-
getical study of the passage and the exposition
of the theological message. The episode of Je-
sus’Baptism is characterized by three aspects: a)
the first concerns the revelatory, programmatic
and exemplary function of Jesus’Baptism in re-
lation to Matthew’s Christology; b) the second
aspect highlights the relationship between John
and Jesus which recalls the dialectic between
prophecy and messianism; c¢) the third aspect is
constituted by the dynamism of the Spirit which
enables believers to become “adopted children
of God”, to live in a fraternal style and to partic-
ipate in the mission of the Son.

KEyworbs: John the Baptist, Adoptive Son-Son-
ship, Justice, Mission, Suffering Servant.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449

e-ISSN 1972-4934
DOI 10.17421/ATH392202504

* Pontificia Universita della Santa Croce, Roma. Orcid: 0000-0002-8147-1538



428 GIUSEPPE DE VIRGILIO

SOMMARIO: L. Introduzione. 11. Rilievi nelle versioni evangeliche del racconto battesimale. 111. Mt
3,13-17: aspelti letterani. 1. Contesto. 2. Genere letterario. 3. Disposizione. IV. Mt 3,135-
17: approfondimento esegetico. V. Messaggio teologico. V1. Conclusione.

1. INTRODUZIONE

E comune convinzione che I'episodio del battesimo di Gest, variamente
attestato nei quattro vangeli,' rappresenti un racconto di notevole valore
cristologico, che permette di cogliere una tappa costitutiva della rivela-
zione e della missione di Cristo, il Figlio di Dio.? Il presente studio in-
tende offrire un contributo per approfondire la peculiarita teologica del
racconto battesimale nel vangelo matteano. La rilevanza della scena bat-
tesimale ¢ stata evidenziata costantemente nel corso della storia dell’ese-
gesi.” La rilettura del motivo battesimale e la sua valenza «catecumenale»
assumono proporzioni notevoli soprattutto nella tradizione patristica.*

' Cfr. Mt 3,13-19; Mc 1,9-11; Lc 3,21-22; Gv 1,29-34 oltre al preziosi riferimenti
battesimali in At 4,27; 10,38.

? In questa sede ci limitiamo a segnalare alcuni contributi di natura esegetico-teologica
sul tema del battesimo. Il primo fondamentale lavoro risale al 1970 ad opera di I Len-
tzen-Deis: cfr. I. LENTZEN-DEIs, Die Taufe Fesu nach den Synoptikern. Literarkritische gattung-
sgeschichtliche Untersuchungen (F'T'S 4), Knecht, Frankfurt a M. 1970. Di notevole interesse
per aver posto I'accento sul genere letterario del racconto battesimale e sui collegati
anticotestamentari ¢ lo studio di M. Sabbe: cfr. M. SABBE, 1] battesimo di Gesu, in 1. DE 1A
POTTERIE (ed.), Da Gesit ai Vangeli: tradizione e redazione net Vangeli, Cittadella, Assisi 1971,
230-264. Dedicato specificamente al racconto matteano e alla sua funzione program-
matica ¢ il contributo di P. Nepper-Christensen: cfr. P. NEPPER-CHRISTENSEN, Die Taufe
im Mattieus-evangelium, «New Testament Studies» 31 (1985) 189-207. Le connessioni tra
1 tre raccontl sinottici del battesimo sono riprese da A. Fuchs: cfr. A. FucHs, Die agree-
ments der Perikope von der Taufe Jesu. Mk 1,10 par. Mt 3,16; par. Lk 3,21.22, «Studien zum
Neuen Testament und seiner Umwelt» 24 (2009) 5-34. Recentemente F. Filannino ha
approfondito il motivo battesimale nel vangelo marciano: cfr. F. FILANNINO, [ tre battesimi
di Gesa nel Vangelo di Marco, «Estudios Biblicos» 77 (2019) 219-241.

% Per una ricognizione delle origini cristiane del battesimo ci limitiamo a segnalare i lavori
di M.A. CHEVALLIER, L'apologie du baptéme d’eau a la fin du premier siécle: introduction secondaire de
Uétologie dans les vécits du baptéme de Jesus, «New Testament Studies» 32 (1986) 528-543; A.
YarBrO CoLLINS, The Origin of Christian Baptism, «Studia Liturgica» 19 (1989) 28-46; S.
LEGASSE, Alle origini del battesimo. Fondaments biblict del rito cristiano, San Paolo, Cinisello Bal-
samo 1994; R. PENNA, Battesimo e identita cristiana: una doppia immersione, San Paolo, Cinisello

Balsamo 2022, 15-28.

* Per 'approfondimento del motivo battesimale nei primi secoli, ¢ rilevante 'opera di
Everett Ferguson, in tre volumi, che raccoglie 1 risultati della sua ampia ricerca dedi-
cata al battesimo nei primi secoli cristiani. L’opera abbraccia un arco temporale che

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



SIGNIFICATO E FUNZIONE DEL BATTESIMO DI GESU IN MT 3,13-17 429

Nel secondo volume su Gesa di Nazaret, J. Ratzinger - Benedetto XVI ha
sottolineato la funzione rivelativa, vocazionale e missionaria che la scena
evangelica riveste per la comunita matteana e per 1 lettori del vangelo.’
L’evangelista Matteo pone all'inizio della missione pubblica del Cristo la
rivelazione “trinitaria” attestata nel battesimo (Mt 3,13-17) collegandola
nell’epilogo dell’opera matteana, al «mandato battesimale» del Risorto
con cui si inaugura la missione della comunita cristiana (Mt 28,19-20).°
Nella struttura fondamentale dei racconti su Gesu, la tradizione orale
della comunita credente ha interpretato I’esordio del ministero pubbli-
co del Nazareno come la «sorgente» del battesimo cristiano, a cui ogni
credente deve fare riferimento per rileggere la propria esperienza di fede
e cogliere i segni del progetto di Dio (cfr. At 10,37-38).” Fermiamo la
nostra attenzione sulla versione matteana e sugli aspetti peculiari che
ineriscono alla presentazione teologica del primo evangelista.

si estende dai riti di purificazione in eta precristiana fino ad Agostino di Ippona, pas-
sando per il battesimo nella letteratura neotestamentaria; cfr. E. FERGUSON, 1/ battesimo
nella chiesa antica. vol. 1: I primi due secoli; vol. 2: Terzo a quarto secolo; vol. 3: Quinto secolo,
Paideia, Torino 2014-2015 (or. in. 2009); cfr. anche D. HeLLHOLM, T. VEGGE, O. NOR-
DERVAL, C. HELLHOLM (eds.), Ablution, Initiation, and Baptism. Late Antiquity, Early Judaism,
and Early Christianity, 3 voll., De Gruyter, Berlin 2011. Per i commenti patristici a Mt
3,13-17, cfx. La Bibbia commentata dai Padri. Matteo 1-13 (Nuovo Testamento 1/1), a cura
di M. Simonetti. Introduzione generale di A. Di Berardino, Citta Nuova, Roma 2004,
98-103. D1 notevole interesse risulta anche ’approfondimento iconografico matteano,
cfr. C. STURARO, “Hic est filius meus dilectus™: liconografia del Battesimo di Cristo e il Vangelo di
San Matteo tra alto e basso medioevo, «Annali Online di Ferrara — Lettere AOFL» VIII/1
(2013) 288-359.

5 Cfr. J. RATZINGER - BENEDETTO XV, Gesa di Nazaret. Dal battesimo al Giordano fino alla
Trasfigurazione, Rizzoli, Milano 2007, 7-20.

5 In riferimento al mandato missionario che il Risorto affida alla comunita in Mt 28,19
annota Grasso: «All’atto del battesimo di Gesu ¢ presente lo Spirito e implicitamente il
Padre la cui voce rivela “Questi ¢ il mio Figlio prediletto” (Mt 3,17). Anche il battesimo
amministrato dai discepoli ¢ strettamente legato alla figura del Padre, del Figlio ¢ dello
Spirito Santo (cfr. Didaché 7,1). La forma triadica si ritrova soltanto qui all'interno della tra-
dizione evangelica. Attraverso 'espressione eus fo onoma / “nel nome”, sinonimo di identita,
viene messo in rilievo come ’azione battesimale sia “in relazione” al Padre, al Figlio e allo
Spirito Santo. Con essa ¢ presentata in rapporto all'identita di Dio che si rivela mediante
un rapporto interpersonale» (S. GRASSO, 1l Vangelo di Luca. Commento esegetico e teologico, Citta
Nuova, Roma 2019, 833).

7 L’approfondimento del motivo battesimale negli Atti degli Apostoli ¢ proposto in
FERGUSON, 1] battesimo nella chiesa antica. vol. 1: I primi due secoli, 195-218.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



430 GIUSEPPE DE VIRGILIO

Articoliamo la nostra analisi nei seguenti paragrafi: II. Rilievi nel-
le versioni del racconto battesimale; III. Mt 3,13-17: contesto, genere
letterario e disposizione; IV. Mt 3,13-17: aspetti esegetici; V. Messaggio
teologico.

II. RILIEVI NELLE VERSIONI EVANGELICHE DEL RACCONTO BATTESIMALE

Un primo aspetto da considerare riguarda le differenti versioni del rac-
conto battesimale. Riportiamo 1 quattro racconti del battesimo di Gesu:
Mt 3,13-19; Mc 1,9-11; Le 3,21-22; Gv 1,29-34.°

Mt 3,13-17

PAllora (lote) Gesu dalla Galilea venne al Giordano da Giovanni, per
farsi battezzare da lui (lou baptisthénai hyp’auton). "*Giovanni pero voleva
impedirglielo, dicendo: «Sono io che ho bisogno di essere battezzato
da te, e tu vieni da me?». "Ma Gesu gli rispose: «Lascia fare per ora
(aphes arti), perché conviene (outds gar prepon estin) che adempiamo ogni
glustizia (hémin plérosai pasan dikaiosynen)». Allora egli lo lascio fare. '*Ap-
pena battezzato, Gesu usci dall’acqua: ed ecco, st aprirono per lui i cieli
(eneachthésan hot ouranot) ed egli vide lo Spirito di Dio discendere come
una colomba (katabainon hasei peristeran) e venire sopra di lui. "Ed ecco
una voce dal cielo che diceva: «Questi ¢ il Figlio mio, I'amato (ko /yios

mou ho agapétos): in lui ho posto il mio compiacimento (en hd eudokesa)».

Mec 1,9-11

Ed ecco, in quei giorni, Gesu venne da Nazaret di Galilea e fu battezza-
to (ebaptisthe) nel Giordano da Giovanni. '’E subito, uscendo dall’acqua
(anabainon ek tou hydatos), vide squarciarsi 1 cieli (eiden schizomenous tous ou-
ranous) e lo Spirito discendere verso di lui come una colomba. ''E venne
una voce dal cielo: «Tu set il Figlio mio, 'amato (su ez o hyios mot ho
agapeélos): in te ho posto il mio compiacimento (en sor eudokésa)».

8 Circa il battesimo di Gesu si possono individuare ulteriori informazioni nella lette-
ratura apocrifa: cfr. K. ALAND, Synopsis Quattuorum Evangeliorum, Deutsche Bibelstiftung,
Stuttgart 1976% 27. Per I'approfondimento della prassi battesimale, cfr. FERGUSON,
11 battesimo nella chiesa antica. vol. 1: I primi due secolt, 56-78 (ambiente greco-classico ed
ellenismo); 102-119 (ambiente giudaico e movimento giovannita).

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



SIGNIFICATO E FUNZIONE DEL BATTESIMO DI GESU IN MT 3,13-17 431

Lc 3,21-22

2IEd ecco, mentre tutto il popolo veniva battezzato e Gesu, ricevuto
anche lui 1l battesimo (lésou baptisthentos), stava in preghiera (kai proseu-
chomenou), 1l cielo si apri (aneachthénai ton ouranon) **e discese sopra di lui lo
Spirito Santo in forma corporea (ka: katabénai to pneuma to agion somatiko),
come una colomba, e venne una voce dal cielo (kaz phonen ex ouranou gene-
sthar): «Tu set 1l Figlio mio, ’'amato (su ez o hyios mou ho agapétos): in te ho
posto 1l mio compiacimento (en sot eudokésa)».

Gv 1,29-34

#I1 giorno dopo, vedendo Gesu venire verso di lui, disse: «Ecco ’agnello
di Dio, colui che toglie il peccato del mondo! *’Egli ¢ colui del quale ho
detto: “Dopo di me viene un uomo che ¢ avanti a me, perché era prima
di me”. *'To non lo conoscevo, ma sono venuto a battezzare nell’acqua,
perché egli fosse manifestato a Israele». **Giovanni testimonio dicendo:
«Ho contemplato lo Spirito discendere come una colomba dal cielo (fo
pneuma katabainon os peristeran ex ouranou) e rimanere su di lui (kai emeinen
ep’auton). **Io non lo conoscevo, ma proprio colui che mi ha inviato a
battezzare nell’acqua mi disse: “Colui sul quale vedrai discendere e ri-
manere lo Spirito, ¢ lui che battezza nello Spirito Santo (ho baptizon en
preumati hagio)”. **E io ho visto e ho testimoniato che questi ¢ il Figlio di
Dio (o hyios tou theou)».

Osservando le convergenze e le divergenze tra le singole versioni e te-
nendo conto della radicale differenza tra le versioni sinottiche e la tra-
dizione giovannea,” possiamo riassumere gli aspetti principali che ca-
ratterizzano 1 racconti del battesimo.'” Mentre in Mt 3,13 la figura di
Gesu ¢ introdotta con 'avverbio «allora» (fofe), in Mc 1,9 si trova una
solenne espressione: «Ed ecco, in quel giorni» (kat egenelo en ekeinais hem-
erais), funzionale alla finalita narrativa marciana. In Lc 3,21 non si trova
una specifica introduzione al racconto battesimale. Esso si inquadra nel
piu ampio percorso penitenziale che accomuna la figura di Gesu con

¢ Cfr. FERGUSON, 1l battesimo nella chiesa antica, vol. 1, 160-174, 219-234.

0 Cfr. R. INEANTE, 1 battesimo di Gesa (Mt 3,13-17 par), in M. LACONI et al., Vangeli si-
nottict e Atti degli Apostol, Elledici, Leumann 1996 («Logos», 5), 202-203; FERGUSON, 1/
battesimo nella chiesa antica, vol. 1: I primi due secoli, 134-160. Per 'approfondimento del

motivo battesimale nell’epistolario paolino, cfr. IDEM, 1] battesimo nella chiesa antica, vol.
1, 175-196.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



432 GIUSEPPE DE VIRGILIO

il «movimento battesimale» esteso a tutto il popolo.'" Il racconto batte-
simale nel quarto vangelo costituisce I'inizio della grande settimana di
rivelazione del ministero del Cristo (cfr. Gv 1,19-4,54), inaugurata con la
solenne testimonianza del Battista.'

Il confronto sinottico fa emergere I'ampiezza del racconto matteano
rispetto a Mc 1,9-11 e Lc 3,21-22. Matteo riporta il prezioso «dialogo»
tra il Battista e Gesu, mentre Marco sottolinea come Gesu riceve il batte-
simo per mano di Giovanni. La versione lucana segue di fatto il racconto
marciano. In entrambe le versioni (Mt e Mc) si impiega I"avverbio euthys
(«subito») e la coppia dei verbi anabainein e katabainein (il «risalire» di Gesu
dalle acque e il «discendere» dello Spirito dal cielo). Comune a Mt e Lc ¢
I'utilizzo del verbo anoigo (aprire, 'aprirsi del cielo) mentre Marco impie-
ga il verbo skizo (scindere, lo squarciarsi dei cieli). Il verbo skizoin Mc 1,11
richiama I’episodio del velo del tempio che si squarcia da cima a fondo
con la morte del crocifisso (Mc 15,38)." In tale contesto il verbo assume
un tono chiaramente apocalittico.'"* Invece la peculiarita della versione
lucana consiste nel sottolineare il motivo della «preghiera» di Gesu, che
caratterizzera anche altri momenti della missione del Signore."

Ulteriore motivo ricorrente nei sinottici ¢ rappresentato dal volo
della «colombay, il cui valore simbolico ¢ associato alla discesa dello

" 11 coinvolgimento del popolo nella missione profetica e salvifica del Cristo ¢ una
peculiarita della presentazione lucana: cfr. Grasso, 1l Vangelo di Luca, 168-169.

'2 Circa la presentazione del Battista nei vangeli, cfr. E. LUPIER1, Giovanni Battista nelle
tradiziont sinottiche, Paideia, Brescia 1988 («Studi biblici», 82). D1 notevole interesse per
I’ambiente matteano risulta la ricerca dottorale di B.C. DENNERT, John the Baptist and
the Jewish Setting of Matthew, Mohr Siebeck, Tibingen 2015 («WUNT», 403). Una
ricostruzione sul versante sociologico della figura del Battista come «maestro di Gesu»
¢ proposta da . ADINOLFL, Giovanni Battista. Un profilo storico del maestro di Gesi, Carocct,
Roma 2021.

'3 Sul valore apocalittico dello “squarciarsi” dei cieli e del velo del tempio (Mc 1,10-
11; 15,33-39), cfr. A. YARBRO COLLINS, Vangelo di Marco, 11, Paideia, Torino 2019,
1191-1198.

'* Circa la storicita dell’evento, annota Adinolfi: «Con tutta la prudenza del caso, si puo
dunque vedere in Mc 1,10-11 una testimonianza autentica — seppur non piu ricostruibile
nel suo contenuto originario — di un’esperienza di rivelazione vissuta dal Gesu storico»; E.
ADINOLF, Gest apocalittico nel Vangelo di Marco, «Rivista Biblica Italiana» 69 (2021) 312. Sulla
prospettiva “apocalittica” della presentazione di Gesu in Marco, cfr. ibidem, 305-334.

15 Cfr. Le 5,16; 6,12; 9,18.28-29; 11,1; 22,41.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



SIGNIFICATO E FUNZIONE DEL BATTESIMO DI GESU IN MT 3,13-17 433

Spirito. In Marco si menziona solo lo Spirito (1,10: to preuma), mentre
in Matteo si parla dello «Spirito di Dio» (3,16: to pneuma tou theou) e
in Luca si definisce «Spirito Santo» (3,22: to pneuma to hagion). 11 terzo
evangelista sottolinea «la forma corporea dello Spirito come quella di
una colomba» (somatiko eider hos peristeran ep’auton), per evidenziare come
il fenomeno rivelativo fosse visibile da tutti. Il racconto giovanneo pone
I’accento sulla funzione testimoniale del Battista, che attesta di «aver
contemplato lo Spirito discendere (katabainon) come una colomba dal
cielo e rimanere su di lui (ememen ep’auton)» (1,32). Inoltre la testimo-
nianza del Battista culmina nell’identificazione di Gesu come «figlio di
Dio» (Gv 1,34). In Mt 3,17 si riporta la voce celeste in terza persona
singolare («Questi ¢ il Figlio mio, ’amato: in lui ho posto il mio com-
piacimento»). La formula suppone I’estensione della rivelazione celeste
ad un pubblico pit ampio, mentre in Mc 1,11 e Lc 3,22 ’espressione
¢ riportata in seconda persona («Tu sei 1l Figlio mio, ’amato: in te ho
posto i1l mio compiacimento»).

Riassumendo la composizione del racconto nei sinottici, si eviden-
ziano due momenti. Il primo ¢ dato dalla scena del battesimo, che viene
solo accennata o presupposta, piuttosto che descritta in modo puntuale.
Il secondo momento ¢ costituito dalla visione dello Spirito in forma di
colomba, a cui segue ’audizione della voce celeste. Annota Infante:

Pur costituendo questi due elementi un’unita letteraria inscindibile gia a livello
della primitiva redazione evangelica, ¢ evidente il maggior peso che ha assunto

il momento della visione-audizione, tanto che il riferimento al battesimo puo
essere considerato quasi una semplice introduzione narrativa.'®

I abbastanza condivisa ’opinione secondo cui I’evangelista Matteo
abbia recepito la tradizione marciana, orientando il racconto secondo
la propria prospettiva teologico-ecclesiale. La narrazione di Mt 3,13-17
va ritenuta un brano rilevante in relazione alla prospettiva teologica del
primo evangelista.!” Approfondendo la pericope matteana, possiamo
cogliere la funzione che il racconto del battesimo di Gesu svolge nell’ot-
tica della cristologia del primo vangelo.

'8 INFANTE, 1/ battesimo di Gesa (Mt 3,13-17 par.), 203.

17 Cfr. E. COTHENET, Le bapiéme selon S. Matthieu, «Studien zum Neuen Testament und
seiner Umwelt» 9 (1984) 79-94; G. ScHWARZ, “Wie eine Taube™? (Markus 1,10 par; Mat-
thius 3,16; Lukas 2,21.22; Jfohannes 1,32), «Biblische Notizen» 89 (1997) 27-29.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



434 GIUSEPPE DE VIRGILIO

ITI. M 3,13-17: ASPETTI LETTERARI
1. Contesto

Circa il contesto immediato di Mt 3,13-17, occorre notare che il rac-
conto del battesimo ¢ preceduto dalla presentazione del ministero del
Battista (3,1-12) e seguito dall’episodio delle tentazioni nel deserto (4,1-
11)."" Questi tre episodi, contestualizzati nell’ambiente del deserto (de-
serto / Giordano / deserto) rappresentano un trittico che prelude ed
inaugura lattivita evangelizzatrice del Cristo (Mt 4,12-17). La menzione
temporale (3,1: «in quei giorni»; 3,13: «allora»; 4,1: «allora») costituisce
una formula di transizione che scandisce lo sviluppo degli avvenimenti
e collega 1 tre racconti che precedono I'esordio della missione pubblica.
Gesu 1nizia la sua predicazione pubblica in Mt 4,17: «Da allora (apo tote)
Gesu comincio a predicare...» e questa indicazione rappresenta un nuo-
vo 1nizio dopo la predicazione del Battista (3,1) che verra arrestato (4,12).

Va inoltre tenuto presente lo spostamento geografico: il Battista ope-
ra nel deserto della Giudea, mentre Gesu viene dalla Galilea, si reca al
Giordano, poi ¢ condotto dallo Spirito nel deserto e dal deserto si sposta
in Galilea presso il mare, andando a stabilirsi a Cafarnao (4,12-13). L’e-
vangelista interpreta questo movimento come un compimento di due
profezie di Isaia (cfr. Mt 3,3 [cfr. Is 40,3] e Mt 4,14-16 [cfr. Is 8,23-9,1]).
Se si tiene conto anche della «voce celeste» (Mt 3,17) collegata a Is 42,1,
possiamo constatare come sono presenti in Mt 3-4 tre citazioni isaiane.

Si puo riassumere lo sviluppo del contesto matteano nella seguente
schematizzazione in quattro tappe (I-II- III- IV):

I I 111 v

Mt 3,1-12 M 3,13-17 Mt 4,1-11 M 4,19-17
Giovanni Battista Gesu si reca Gesu dal Giordano Dopo Giovanni Bat-
inizia il suo minis- al Giordano viene sospinto tista, Gesu Inizia il

tero nel deserto — | dalla Galilea — nel deserto — suo ministero

della Giudea (Mt 3,17; della Giudea dalla Galilea
(Mt 3,3; cfr. Is 42,1) (Mt 4,14-16; cfr. Is

cfr. Is 40,3) 8,23-9,1)

'8 Circa la disposizione del Vangelo secondo Matteo, cfr. S. GRaASSO, 11 Vangelo di Matteo.
Commento esegetico e teologico, Citta Nuova, Roma 2014, 17-42.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



SIGNIFICATO E FUNZIONE DEL BATTESIMO DI GESU IN MT 3,13-17 435

Dallo schema emerge I'intreccio delle localizzazioni che caratterizzano
la predicazione di Giovanni e I'inizio del ministero di Gesu. L’esordio
del ministero della predicazione del Battista rievoca la figura isaiana di
«colui che grida nel deserto» (cfr. Is 40,3) predicando un battesimo di
conversione e di penitenza. Dopo 1 racconti dell'infanzia (cfr. Mt 1-2)
Gesu viene dalla Galilea al Giordano per «farsi battezzare» da Giovan-
ni. Il Battista riconosce in Gesu il messia che porta a compimento le
scritture e Gesu conferma che ¢ giunto il momento di compiere «ogni
giustizia» facendosi battezzare al Giordano. In tale contesto si aprono
1 cieli, discende lo Spirito come colomba sul Cristo. La voce dal cielo
attesta: «Questi ¢ il Figlio mio, ’amato: in lui ho posto il mio compiaci-
mento» (v. 17; cfr. Is 42,1).

Dopo la rivelazione celeste lo Spirito conduce nel deserto il Cristo
per essere tentato dal diavolo. Terminate le tentazioni, sapendo dell’ar-
resto di Giovanni, Gesu si ritira in Galilea, andando ad abitare a Ca-
farnao sulla riva del mare. Compiendo le Scritture secondo la profe-
zia isalana, in Galilea Gesu inizia la sua predicazione. Egli ribadisce la
necessita della conversione cosi come aveva esordito Giovanni (4,17)."
Emerge I'intreccio dei motivi che caratterizzano la predicazione del
Battista e quella di Gesu. Sia Giovanni che Gesu proclamano (3,2: kerys-
son. .. legon; 4,17: keryssemn. .. legen) 'urgenza della conversione per ’arri-
vo del regno: «Convertitevi, perché il regno dei cieli ¢ vicino (metanoette,
éggiken gar hé basileia ton ouranon)» (Mt 3,2; 4,17). Spicca la centralita del
«battesimo» posta in evidenza con la ripetizione del verbo baptizein, che
nel primo quadro (I) ¢ attestato cinque volte (cfr. 3,1.6.7.11bis) e nel
secondo quadro (II) ritorna tre volte (cfr. 3,13.14.16). Nei restanti due
quadri (IIT e IV) il verbo non compare. Il titolo «figlio» (Zyws) com-
pare nella rivelazione della voce celeste (3,17) e viene menzionato nel
corso della tentazione dal demonio (4,3.6). Considerando lo sviluppo
del vangelo matteano, la terminologia battesimale viene ripresa in Mt
21,23-32. Si tratta della disputa sul battesimo di Giovanni che coinvolge
Gesu, 1 capi dei sacerdoti e gli anziani del popolo (21,24-27). Piu avanti,
parlando della conversione dei peccatori, il Signore ribadisce che il bat-

' Per una rilettura della dimensione spaziale e del simbolismo collegato ai luoghi del
ministero di Gesu, cfr. PL. FERRARI, 7 luoghi del regno. La dimensione «spaziale» nel racconto di
Marco, EDB, Bologna 2015, 67-86 (La Galilea); 221-230 (Il deserto).

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



436 GIUSEPPE DE VIRGILIO

tesimo di Giovanni ¢ di origine celeste, asserendo che questi era venuto
a predicare «nella via della giustizia (en hodo dikaiosynes)» (21,32). 11 colle-
gamento con 1l brano di 3,15 («compiamo ogni giustizia») caratterizza
la prospettiva teologica matteana, che riassume nel compimento della
«giustizia» il realizzarsi del progetto salvifico di Dio.”” Un ultimo ele-
mento che caratterizza 'impiego del motivo battesimale ¢ costituito dal
mandato missionario che il Risorto affida alla comunita in Mt 28,19-20.
Apparso sul monte della Galilea, il Risorto invia gli undici nella missio-
ne aperta a tutte le genti, affidando loro il mandato: «andate dunque
e fate discepoli tutti 1 popoli, battezzandoli nel nome del Padre e del
Figlio e dello Spirito Santo» (28,19). 1l battesimo, intimamente unito
al processo di evangelizzazione e di discepolato, rappresenta ormai il
segno efficace che permette a quanti sono stati raggiunti dal Vangelo,
di entrare nella comunita dei credenti, condividendo la nuova alleanza,
non piu segnata dalla legge mosaica e dalle sue opere, ma dalla fede in
Cristo che rende 1 battezzati «figli nel Figlio». Alla voce celeste che ha
inaugurato la missione di Gesu, il Figlio amato (3,15-17), st collega il
comando del Risorto, che inaugura la missione della comunita (28,19-
20), contrassegnata dalla partecipazione alla vita trinitaria.”’ In questa
prospettiva va compresa la rilevanza della struttura battesimale che ca-
ratterizza ’attivita evangelizzatrice della comunita cristiana primitiva.”

2. Genere letterario

Diverse sono state le ipotest di identificazione del genere letterario di
Mt 3,13-17.* Occorre tenere presente lo stile dell’evangelista e ’orga-

2 Lespressione matteana ha come retroterra alcuni testi anticotestamentari: cfr. Pr
8,20; 16,31; 17,23; Tb 1,3. Sulla «giustizia in Matteo», cfr. A.M. CASTANO FONSECA,
Dikavosyné en Mateo. Una interpretacion teoldgica a partir de 3,15 y 21,32, Editrice Pontificia
Universita Gregoriana, Roma 1997 («TG.ST», 29), 306-312.

21 Gifr. GRrasso, 11 Vangelo di Matteo, 833-834.

2 Cfr. At 2,37-41; 8,12-17; 9,18; 10,47-48; 19,3-7; 1Cor 12,13; Rm 6,1-11. Per I’ap-
profondimento della dimensione battesimale nella teologia neotestamentaria, cfr. F.
MARTIN, Le baptéme dans UEsprit. Tradition du Nowveau Testament et vie de ’Eglise, <Nouvelle
Revue Théologique» 106 (1983) 23-58; S.E. PorTER, A.R. CRross (eds.), Dimensions
of Baptism. Biblical and Theological Studies, Sheffield Academic Press, Shefhield 2002
(«JSNTS», 234).

2 Cfr. SABBE, 1l battesimo di Gesi, 245-254; LENTZEN-DEIS, Die Taufe, 3-25; 249-270.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



SIGNIFICATO E FUNZIONE DEL BATTESIMO DI GESU IN MT 3,13-17 437

nizzazione narrativa del suo vangelo. Due elementi caratterizzano il ge-
nere della pericope: la visione dei cieli aperti da cui lo Spirito discende
come colomba e I'audizione della voce celeste. Le ipotesi principali si
possono riassumere in tre profili: a) il racconto ¢ un resoconto storico;**
b) la pericope ¢ da considerarsi una visione di carattere vocazionale;*
c) I'episodio ¢ una rivelazione teofanico-apocalittica.”® Nella linea del-
la visione interpretativa con riferimenti alla letteratura extra-biblica si
colloca la proposta di Lentzen-Deis, che vede nel racconto battesimale
un esempio di racconto simile ai Zargumim di Gen 22,105 28,12.%” I com-
mentatori conferiscono all’episodio diversi significati, che focalizzano la
funzione rivelativa del battesimo alla luce della specifica architettura dei
singoli vangeli.”®

3. Disposizione

Seguendo lo sviluppo narrativo, la pericope di Mt 3,13-17 si dispone in
tre unita: nel v. 13: introduzione spazio-temporale; vv. 14-15: dialogo
tra Giovanni e Gesu; vv. 16-17: visione e audizione della voce celeste
dopo 1l battesimo. A ben vedere il racconto ¢ ben circoscritto sia dalle
notazioni temporali (3,13; 4,1) che delimitano la pericope, sia dalla ri-

2 Cfr. V. TavLor, Marco: Commento al vangelo messianico, Cittadella, Assisi 1977, 140,
712-714.

% Cfr. L. SABOURIN, 1] vangelo di Matteo, 1, Paoline, Milano 1976, 295; R. FaBris, Matteo,
Borla, Roma 19962, 85.

26

La proposta di Lentzen-Deis ¢ ripresa in SABBE, Il battesimo di Gesi, 246-247; J.
GNILKA, Matteo, 1, Paideia, Brescia 1990, 129, 132; U. Luz, Matteo. Introduzione e
Commento ai capp. 1-7, I, Paideia, Brescia 2006, 227-265; ADINOLFI, Gesa apocalittico
nel Vangelo di Marco, 307-308.

21 Cfr. Targum Geros. 1; 11, Targum Neof; cft. SABBE, 1] battesimo di Gesu, 246-247; R. Prsch, Marco.
Parte Prima, Paideia, Brescia 1980, 160-161. Un simile genere letterario ¢ ascrivibile alle visio-
ni di Pietro in At 10,10-16 e di Giovanni in Ap 21,2-4.

% La funzione “programmatica” del racconto marciano del battesimo ¢ ben eviden-
ziata nello studio di F Filannino, il quale adotta la categoria di “battesimo” per presentare
la particolare relazione che I’evangelista Marco stabilisce fra le attivita battesimali che
vedono coinvolto Gesu nel corso del suo vangelo. Secondo Filannino «il battesimo
ricevuto da Gesu al Giordano, seguito dalla teofania (Mc 1,9-11), costituisce a livello
narrativo il fondamento del battesimo in Spirito Santo (Mc 1,8) e del battesimo di
sofferenza (Mc 10,38-39), che fungono da metafore dell’intero ministero di Gesu»
(FILANNINO, [ tre battesimi di Gesi nel Vangelo di Marco, 220).

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



438 GIUSEPPE DE VIRGILIO

petizione del verbo in forma passiva baptizesthar (vv. 13.16: essere battez-
zato), che forma una inclusione in cui si riporta il dialogo tra Giovanni
e Gesu. A seguito del dialogo il Cristo riceve il battesimo e ’evangelista
s1 ferma non tanto a descrivere la scena battesimale (immersione nelle
acque del Giordano), ma quanto accade immediatamente dopo. Uscito
dall’acqua si aprono i cieli e lo Spirito di Dio discende come una colom-
ba e viene su Gesu. Sovrapposta a questa visione si ha un’audizione: una
voce di provenienza celeste presenta Gesu e lo proclama Figlio predilet-
to di Colui che parla dai cieli. La visione e I’audizione sono precedute
nei vv. 16-17 dall’espressione ripetuta kaz idou (= ed ecco), che sottolinea
la connotazione rivelativa dell’intervento di Dio e del suo Spirito nel di-
scendere e risalire del Figlio dalle acque del Giordano. Siamo di fronte
ad una scena unica nell’economia del racconto matteano, che segna il
passaggio ufficiale e solenne, dalla sezione dei racconti dell'infanzia ad
una svolta decisamente cristologica e trinitaria, collegata al ministero
pubblico del Cristo. Fermiamo la nostra attenzione all’analisi esegetica
della pericope.

IV. Mt 3,13-17: APPROFONDIMENTO ESEGETICO

Mentre in Mc 1,9 si specifica che Gesu «venne da Nazaret», in Mt 3,13
con una formula temporale di transizione (fofe: «allora») si segnala che
Gesu si reca da Giovanni «per farsi battezzare da lui» (v. 13).* Mentre
Marco rileva che il Cristo viene da Nazaret, Matteo non ha bisogno
di specificare la provenienza, visto che ha gia presentato le origini di
Gesu, la condizione della sua famiglia e la sua permanenza a Nazaret
(Mt 2,23). La decisione di lasciare la famiglia di Nazaret e recarsi al
Giordano per sottoporsi al battesimo di Giovanni ¢ conseguente alla
presentazione di Matteo: concepito per opera dello Spirito Santo (Mt
1,18), proclamato «Emmanuele» (1,23; cfr. Is 7,14), designato «Figlio
di Dio» (2,15), adorato dai pagani (2,11) e perseguitato fin dalla nascita
(2,13.20), Gesu obbedisce alla volonta del Padre e intraprende la sua
missione vivendo in piena solidarieta “penitenziale” con il popolo nel
deserto. Va sottolineato il richiamo alla regione della Galilea, che nel
quadro narrativo e teologico del primo evangelista, assume una rile-

2 Nel v. 13 il verbo paraginomai (recarsi) ¢ lo stesso utilizzato per la presentazione del
Battista (Mt 3,1).

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



SIGNIFICATO E FUNZIONE DEL BATTESIMO DI GESU IN MT 3,13-17 439

vanza notevole. Gesu vive in Galilea, inizia la sua predicazione nella
Galilea delle genti e prosegue la sua attivita “profetica” nella regione
galilaica® fino a quando abbandonera la Galilea per recarsi in Giudea
(19,1). Dopo la risurrezione la regione della Galilea assumera un valore
paradigmatico, per il fatto che 1 discepoli ricevono li le ultime istruzioni
in vista della loro missione (28,7.10.16).”'

Nel v. 14 si1 registra 'opposizione iniziale del Battista. I'impiego
del tempo all’imperfetto (diekalyen auton: «voleva impedirglielo»)*? pone
in evidenza il ripetuto tentativo con cui Giovanni intende contrastare
I'intenzione di Gesu. La reazione di Giovanni va compresa nel conte-
sto della sua predicazione. In Mt 3,11 il Battista aveva preannunciato
al popolo che 1l suo battesimo era finalizzato alla conversione («io vi
battezzo nell’acqua per la conversione») e che dopo Giovanni sarebbe
venuto uno «piu forte» di lui, per il quale Giovanni non era degno di
portare 1 sandali. Questo personaggio messianico avrebbe battezzato il
popolo «in Spirito Santo e fuoco». Pertanto la connotazione «giudiziale
ed escatologica» della predicazione del Battista non era in linea con la
richiesta che Gesu avanza in Mt 3,13-17: ricevere il battesimo di ac-
qua per la conversione. Per accentuare questa differenza I’evangelista
aggiunge I'interrogativo retorico del Battista: «sono 10 che ho bisogno
di essere battezzato da te, e tu vieni da me?» (3,14).% I commentato-

% In Mt 21,11 ¢ designato «il profeta Gesu, da Nazaret di Galilea».
31 Cifr. GRrasso, 11 Vangelo di Matteo, 106.

52 11 verbo diakolyd (impedire, opporsi) ¢ utilizzato solo in questo contesto nel Nuovo
Testamento.

¥ La questione del «battesimo di Giovanni» e del perché Gesu si lascia battezzare
riguarda anche lo sviluppo della cristologia neotestamentaria. Il Cristo, figlio di Dio
Padre, ¢ senza peccato e in quanto tale non ha bisogno di ricevere il battesimo per la
conversione. E interessante la tradizione del Vangelo secondo gli Ebrei riportata da Giro-
lamo (cfr. Ade. Pelag. 111, 2; PL. XXIII, 570B-571a) secondo cui il Signore non aveva
bisogno alcuno di remissione di peccati. Pertanto il battesimo di Gesu non ¢ finalizzato
alla remissione dei peccati personali, ma alla rivelazione del compimento del tempo
messianico. Nell’episodio del battesimo di Gesu occorre vedere I'inizio del tempo esca-
tologico secondo cui il messia “isaiano” (cfr. Is 52,13-53,12) assume su di sé il peccato
degli uomini con il compito di recare la salvezza all'umanita. A. Feuillet ha individuato
questo aspetto in un contributo del 1970: cfr. A. FEUILLET, La personalité de Jfesus entrevue
a partir de sa soumission au rite de repentance du précurseur, «Revue Biblique» 77 (1970) 30-49.
Infante riassume in due tipologie le problematiche collegate al racconto del battesimo:
a) la questione apologetica, che riguarda la difesa del battesimo cristiano rispetto a

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



440 GIUSEPPE DE VIRGILIO

ri rilevano la funzione “esemplare” dell’atteggiamento di Giovanni ad
un doppio livello. Sul piano narrativo (livello intra-diegetico), Giovanni
riveste un ruolo esemplare per la sua umilta e tesimonianza circa il
riconoscimento del «messia». In questo senso il racconto del Battesi-
mo esprime una doppia testimonianza: quella del Battista che proviene
“dalla terra” e quella del Padre, che proviene “dal cielo”.

Sul piano della formazione del primo vangelo (livello extra-diegeti-
co), in Giovanni e nella sua pratica battesimale si intravvede la prassi del
«movimento battista» attivo a partire dalla seconda meta del sec. I, noto
alla comunita matteana e agli ambienti che caratterizzano la diffusione
della pratica battesimale nel primo cristianesimo (cfr. At 18,25; 19,1-
7).%* In definitiva il tentativo da parte di Giovanni di impedire il battesi-
mo di Gesu conferma il ruolo subordinato del Battista rispetto al Cristo
e, di conseguenza, la giusta interpretazione del lavacro battesimale in
vista della conversione dai peccati.”

Ilv. 15 ¢ da considerarsi un testo-chiave della rivelazione cristologica,
per il fatto che riporta le prime parole di Gesu, attestate soltanto nel
vangelo matteano. La risposta del Signore a Giovanni si articola in tre
elementi conseguenziali: a) riferimento al tempo («lascia fare per ora»);
b) motivazione dell’ordine («perché conviene che compiamo ogni giu-
stizia»); ¢) esecuzione dell’ordine impartito («allora egli lo lascio fare»).
A ben vedere nei «racconti dell'infanzia» la figura di Giuseppe, lo sposo
di Maria, viene presentata in una prospettiva simile a quella del Batti-
sta. Infatti sussiste tra 1 due personaggi una corrispondenza tra «ordine,
motivazione ed esecuzione». Si puo osservare la triplice scansione in Mt
1,20-24 (rivelazione in vista dell’accoglienza di Maria e del bambino

quello giovannita; b) la questione teologica, che riguarda I'identita di Gesu vero Dio e
vero uomo; cfr. INFANTE, 1/ battesimo di Gesit (Mt 3,13-17 par), 205.

31 Cfr. FERGUSON, 11 baitesimo nella chiesa antica. I primi due secoli, 1, 199-207; J.B. GREEN,
From “fohn’s Baptism’ to ‘Baptism in the name of the Lord Jfesus’: the Significance of Baptism in
Luke-Acts, in PORTER, CRroOss (eds.), Dimensions of Baptism. Biblical and Theological Studies,
156-172; PENNA, Battesimo ¢ identita cristiana: una doppia immersione, 21-28.

% Annota Infante: «Mediante il confronto tra i due riti battesimali, la redazione matte-
ana individua e riconosce in Gesu “colui che deve venire” e questi, con la sua risposta
chiarisce a Giovanni e ai futuri lettori il significato di questo gesto e invita indiretta-
mente tutti ad accogliere e a praticare il nuovo battesimo cristiano» (INFANTE, 1/ batte-
stmo di Gesit [Mt 3,13-17 par], 206).

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



SIGNIFICATO E FUNZIONE DEL BATTESIMO DI GESU IN MT 3,13-17 441

che nascera); in Mt 2,13-14 (rivelazione dell'imminente persecuzione
del bambino e fuga in Egitto); in Mt 2,19-21 (rivelazione della morte di
Erode e del ritorno della famiglia in Israele).*

La risposta di Gesu ¢ motivata dall'improcrastinabilita del battesi-
mo, espressa mediante la singolare formula «lascia fare per ora» (aphes
art), a cul segue I'affermazione: «perché conviene (houtos gar prepon estin
hemin)®’ che adempiamo ogni glustizia (pléerasai pasan dikaiosynén)».** Ob-
bedendo al progetto di Dio e iniziando proprio dal rito battesimale,
Gesu rivela a Giovanni e ai lettori del vangelo che ¢ venuto a portare
a compimento con la sua missione la salvezza a favore degli uomini.
Quanto era stato annunciato nelle Scritture di Israele, ora in Gesu trova
il suo adempimento e la sua piena attuazione. L'impiego del pronome
plurale (noti: 4emin) ¢ da intendersi in relazione alla persona di Gesu e
di Giovanni. Associando cosi la sua missione a quella del precursore, il
Signore conferma I'opera messianica che ¢ venuta a realizzare e che ¢
stata preparata dal Battista.”

Circa il termine «giustizia» (dikaiosyne), va sottolineata la pluralita e
la ricchezza teologica dei significati che emergono dall’impiego di Mat-

% Annota Infante: «La corrispondenza tra ordine, motivazione ed esecuzione si ri-
trova gia in 1,20-24; 2,13-14.19-21 e colloca Gesu a livello dell’annunciatore celeste
e Giovanni sullo stesso piano di Giuseppe, il giusto (1,19)» (INFANTE, 1/ battesimo di Gesi
[Mt 3,15-17 par], 206).

%7 Va notato 'impiego peculiare del verbo prepa (prepon estin) che puo significare «ri-
splendere, distinguersi, somigliare, adattarsi». Il suo impiego ritorna in 1Cor 11,13;
Ef 5,3; I'Tm 2,10; Tt 2,1; Eb 2,10; 7,26. Nel nostro contesto assume il significato di
«essere conveniente», analogamente all’impiego del verbo dein (essere necessario), usa-
to in prospettiva teologica soprattutto per indicare la necessita di aderire alla volonta
divina. Tale verbo spicca nel terzo vangelo dove dein compare 18 volte, da Le 2,49 fino
a Lc 24,44. 1l verbo esprime il modo in cui Gesu, nella sua piena liberta, va incontro
alla necessitas umana e divina della passione, compiendo la volonta di salvezza di Dio
per tutti gli uomini.

% L’impiego del verbo plerog (portare a compimento, adempiere, colmare, eseguire in
plenezza) ¢ attestato in Matteo 16 volte (2 in Mc e 9 in Lc), soprattutto per introdurre
citazioni di compimento (cfr. Mt 1,22).

¥ Commenta Grasso: «Il pronome /émin / “noi” non corrisponde all’uso del plurale
maiestatis o al coinvolgimento del popolo di Israele, dei discepoli o dei cristiani, ma
per il contesto ¢ in relazione alla missione del Battista ¢ a quella messianica di Gesu»
(GRrasso, 11 Vangelo di Matteo, 107).

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



442 GIUSEPPE DE VIRGILIO

teo.” La «giustizia» ¢ da intendersi anzitutto come un attributo di Dio
e una sua proprieta. In quanto «Dio ¢ giusto e giustificante», la realiz-
zazione della «giustizia» portata a compimento da Gesu contiene il di-
namismo salvifico fondato sulla fedelta di Dio alle sue promesse di vita.
In Cristo la giustizia assume una valenza messianica e performativa. A
partire dallo sfondo anticotestamentario, la rivelazione della missione
cristologica designata come «compiere ogni giustizia (pasan dikaiosynén)»
indica 'adempimento del progetto salvifico del Padre che nel Figlio e
nel tempo della sua missione sulla terra, vuole e realizza pienamente a
favore dell’intera umanita, ’armonia vitale, pacificante e generativa con
Dio, tra gli uomini e nella creazione.

A questa prima accezione si collega il secondo significato di dika-
wsyne, relativo all’idea di giustizia come «esercizio virtuoso» che impe-
gna la coscienza di ciascuna persona a costruire e mantenere relazioni
giuste ed eque. In questo senso la dikaiosyne riguarda la corrispondenza
dell'uomo alle esigenze di Dio rivelate attraverso la Legge e 1 Profeti,
che 1l credente deve ascoltare con docilita, accogliere e praticare fatti-
vamente. Secondo la prospettiva neotestamentaria ’essere giusti equi-
vale a compiere la volonta di Dio manifestata agli uomini per mezzo di
Gesu Cristo. L'essere giusti e il compiere ogni giustizia non si riduce ad
una formale esecuzione di precetti, ma ad uno stile di vita che implica
la condizione “obbedienziale”, la scelta spirituale di carattere religio-
so, 'assenso libero al progetto divino e la conseguente corrispondenza
nell'impegno morale a compiere la volonta di Dio Padre.*' Nel corso
della sua missione Gesu ritornera sulla figura del Battista affermando
che questi era venuto «nella via della giustizia» (Mt 21,32) e questo ri-
chiamo conferma lo stretto collegamento tra I’episodio del battesimo, la
figura di Giovanni e la missione del Cristo.

Nel v. 16 si designa I’azione del battesimo con il solo verbo baptizein,
(battezzare, immergere) al participio aoristo (baptisthers — battezzato).

1 Cfr. Mt 3,15; 5,6.10.20; 6,1.33; 21,32; cfr. CastaNo FoNstca, Dikaiosyne en Mateo.
Una interpretacion teoldgica a partir de 3,15 y 21,32, 76-88; B. ESTRADA, La giustizia in Matteo:
Presenza del regno, «Rivista Biblica Italiana» 59 (2011) 373-403.

" Cfr. SABBE, 1 battesimo di Gesu, 234-235; LENTZEN-DEIS, Die Taufe, 283; NEPPER-CHRI-
STENSEN, Die Taufe im Mattieus-evangelium, 200; CASTANO FONSECA, Dikawsyné in Mateo.
Una interpretacion teoldgica a partire de 3,15 y 21,52, 210-217; GRASSO, 1[ Vangelo di Matteo,
108-109.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



SIGNIFICATO E FUNZIONE DEL BATTESIMO DI GESU IN MT 3,13-17 443

L’evangelista non descrive I’atto dell'immersione nelle acque del Giorda-
no, ma mette in risalto quanto accade subito dopo. Quando Gesu risale
(anebe) dall’acqua* si evidenziano due segni celesti: «si aprirono i cieli
(éneachthésan hot ouranot)» e Gesu «vide lo Spirito di Dio discendere (kata-
bainon) come una colomba (hoser peisteran) e venire sopra di lu». Va evi-
denziato come 1 due verbi «salire e discendere» (anabainein - katabainein),
unitamente all'indole dell’episodio descritto, appartengono ad un genere
apocalittico. Infatti vi sono diversi motivi analoghi, ricorrenti nei raccon-
ti di visioni,” nelle teofanie (Is 63,19b) e nelle epifanie (3Mac 6,18"*¥).
In questa luce si ritiene che la descrizione matteana pretenda di far
prevalere non tanto un evento naturale esterno, bensi una rivelazione
divina, narrata con una finalita spirituale, sul modello profetico-apoca-
littico (cfr. Ez 1,1). Oltrepassando 1 cieli, concepiti come una volta soli-
da che separa la regione celeste da quella terrena, il narratore intende
sottolineare come Dio rende possibile la comunicazione tra il mondo
divino e quello terreno. Il lettore avverte che sta per accadere un even-
to radicalmente nuovo, dovuto all’intervento divino che trasforma la
condizione umana. I’apertura dei cieli prepara la visione dello Spirito
Santo, associato al simbolo della colomba e caratterizzato come essere
celeste.** Allo stesso tempo la discesa dello Spirito ricorda I'investitura
messianica simboleggiata nell’oracolo isaiano (cfr. Is 11,1-2). E Gest
stesso a vedere («vide») la discesa dello Spirito che, nel nostro conte-
sto, viene designato come «Spirito di Dio». La particella che qualifica
il paragone ¢ hose;, a differenza di Mc 1,10 (4ds), che esprime meglio 1l
dinamismo della visione: ¢ in atto la rappresentazione in forma visibile

2 Limpiego del verbo anabaing (risalire) allude all’immersione nelle acque del Giorda-
no. Si tratta di un gesto che richiama un evento tipico della storia di Israele: il passag-
gio del popolo attraverso il Giordano dalle steppe di Moab alla terra promessa (cfr. Gs
3,14-17; 4,19; Sal 114,3.5).

¥ Cfr. Gv 1,51; At 7,56; Ap 4,1; 11,19; 19,11.

" Alla simbologia della «colomba» si associano motivi diversi: la pace cosmica (Gen
8,6-12), la figura di Israele come fidanzata di Yhwh (Ct 2,14; 5,2; 6,9), la comunita
ebraica che ritorna nella terra di Israele (Is 60,8; Os 11,11); cfr. H. GREEVEN, Peristera,
in GLNT X, 1944. Nella tradizione ebraica la colomba evoca anche la sapienza di
Salomone (cfr. FILONE, Rerum, 126-127; Mutatione, 248); cfr. L.E. Keck, The Spirit and
the Dove, «New Testament Studies» 17 (1970) 41-67; Le tmmagini bibliche. Simboly, figure
retoriche e temi letterari della Bibbia, a cura di L. Ryken, J.C. Wilhoit, T. Longman III, San
Paolo, Cinisello Balsamo 2006, 274-275.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



444 GIUSEPPE DE VIRGILIO

di cio che ¢ ivisibile. Attraverso il discendere di una colomba viene
rappresentato il movimento dello Spirito che si posa sul Figlio. La di-
sposizione delle parole mostra la stretta relazione tra il “planare” di una
colomba e il “discendere” dello Spirito* e piu in generale Iincrocio
tra il risalire del Cristo dalle acque del Giordano e il discendere dello
Spirito e «venire su di lui» (erchomenon ep’auton).

Nel v. 17 si riporta 1l contenuto rivelativo della voce celeste, che
rappresenta il punto culminante del racconto. La frase ¢ introdotta dalla
ripetizione dell’espressione «ed ecco» (vv. 16.17: kaz wdou) a cui segue la
dichiarazione rivolta ai presenti: «Questi ¢ il Figlio mio, I'amato (hou-
tos estin ho hyios ho agapetos): in lui ho posto il mio compiacimento (en ho
eudokésa)». In Mc 1,11 e Le 3,22 la dichiarazione ¢ diretta al Cristo,
emerso dalle acque del Giordano: «Tu sei il Figlio mio, I’'amato: in te ho
posto 1l mio compiacimento». La peculiarita della presentazione matte-
ana ¢ finalizzata a presentare 'unicita della rivelazione del Figlio di Dio
a cul ogni credente della comunita deve poter volgere la sua attenzione.
Si coglie la dimensione ecclesiale dell’episodio, che coinvolge non solo
la figura del Battista, ma I'intera comunita destinataria dell’annuncio
evangelico. La voce celeste esprime la paternita divina e, allo stesso tem-
po, rivela la profonda comunione di amore tra il Padre e il Figlio nello
Spirito Santo. Per la prima volta la presentazione autorevole dell’iden-
tita di Gesu non proviene da un’attestazione umana, ma dalla stessa
sorgente celeste, la voce del Padre.*

Dopo la predicazione “severa e radicale” del Battista nelle vesti del
«profeta escatologico» (Mt 3,1-12), si coglie nella scena del battesimo la
“tenerezza” dell’amore paterno nei riguardi di Gesu. Egli viene qui pro-
clamato con la sua identita filiale e definito «ko hyws ho agapetos» (il figlio
I’amatissimo). Si tratta di un’espressione rara nella Bibbia, ma ripresa ed

# Annota Infante: «Molteplici sono i possibili riferimenti veterotestamentari: il volteg-
giare sulle acque dello Spirito di Dio fecondatore (LXX Gen 1,2), che nella teologia
rabbinica (Talmud babil. Hag. 15a) ¢ paragonato ad una colomba; il posarsi dello
Spirito di Dio sul germoglio di Iesse (LXX Is 11,2); ed infine I'effusione dello Spirito
sul servo (Is 42,1)» (INFANTE, 1 battesimo di Gesu [Mt 3,13-17 par], 208).

* Va ricordato lo stretto collegamento con I’episodio della trasfigurazione, che com-
pleta la confessione cristologica di Simon Pietro: alla dichiarazione umana dell’iden-

tita di Gesu (Mt 16,13-20) segue la conferma celeste rivelata sul monte attraverso la
voce divina (Mt 17,1-7).

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



SIGNIFICATO E FUNZIONE DEL BATTESIMO DI GESU IN MT 3,13-17 445

applicata a Gesu diverse volte nel Nuovo Testamento.* Il collegamento
anticotestamentario richiama la presentazione del servo di Yhwh in Is
42,1 ma anche il Sal 2,7. Lattributo agapetos (amatissimo, prediletto,
unico) che corrisponde all’ebraico jahid, (unico, cfr. Gen 22,2.12.16) o
yadid (amato, cfr. Sal 60,7; 108,7; 126,2), non ha riscontri nei due brani
anticotestamentari (Is 42,1; Sal 2,7), che designano la figura messianica
del giusto servo come «eletto» (eklektos) e del «figlio generato (Ayios...
gegennéka se».** L.A. Huizenga ha approfondito in chiave teologica il
collegamento tra 'amore del Padre verso il Figlio amato in Mt 3,17
e la relazione tra Abramo e Isacco nell’episodio di Gen 22,1-19.% 1l
collegamento con la figura abramitica e soprattutto con la designazione
di Isacco come «il figlio 'amato» (Gen 22,2: ton hyion sou ton agapeton)™
rappresenta una importante tipologia che richiama I’evento battesimale
e lo proietta verso il compimento pasquale.’’ Nel primo vangelo si trova
I'auto-proclamazione di Gesu come «figlio» direttamente in Mt 11,27;
24,36; 28,19 e allusivamente nei racconti parabolici di Mt 21,37.38 (i
vignaioli omicidi); 22,2 (il banchetto di nozze del figlio del re). Inoltre il
titolo di «figlio di Dio (hyios tou theou)» applicato a Gesu ricorre in alcuni
contesti: sulle labbra del tentatore (4,3.6), degli indemoniati (8,29), dei
discepoli (14,33), di Simon Pietro (16,16), del sommo sacerdote (26,63),

7 Cfr. Mt 17,5, par. Mc 9,7, mentre in Le 9,35 ¢ definito «eletto» (ho hyios mou ho ek-
lelegmenos) e paralleli; Mc 12,6, par. Le 20,13 (in Mt 21,37 manca Dattributo agapétos)
e anche 2Pt 1,17; cfr. A. SCATTOLON, L'agapétos sinottico, «Rivista Biblica Italiana» 26
(1978) 3-32.

% Is 42,1: «Ecco il mio servo (o pais mou) che 1o sostengo, il mio eletto (ko eklekios mou)
di cut mi compiaccio»; Sal 2,7: «Egli mi ha detto: “Tu sei mio figlio (Ayios mou sou), io
oggl ti ho generato (ego semeron gegennéka se)’». Annota Grasso: «L’attestazione celeste
assume un carattere messianico poiché ¢ proprio attraverso lo statuto di figliolanza
che nella tradizione biblica il messia viene descritto nella sua particolare relazione con
Dio (Sal 2,7), fondamento della sua azione salvifica» (GRASSO, 1l Vangelo di Matteo, 110).

¥ Cfr. L.A. HuizeNca, The New Isaac: Tradition and Intertextuality in the Gospel of Matthew,
Brill, Leiden-Boston 2009 («Supplements to Novum Testamentum», 131); Grasso, 11
Vangelo di Matteo, 110.

% Gen 22,2 recita: «Prendi tuo figlio, il tuo unigenito che ami (labe ton hyion sou lon
agapéton hon égapesas), Isacco, va’ nel territorio di Moria e offrilo in olocausto su di un
monte che io ti indicheron.

> Cfr. Huizenca, The New Isaac: Tradition and Intertextuality in the Gospel of Maithew,
153-187 (in relazione al battesimo: cfr. Mt 3,13-17); 237-261 (in relazione all’evento
pasquale: cfr. Mt 27-28).

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



446 GIUSEPPE DE VIRGILIO

det passanti (27,40.43), del centurione (27,54). Quando il titolo ¢ posto
in forma di domanda circa I'identita del Cristo (nel contesto del giudizio
sinedrita: 26,63) o di sfida (nel contesto delle tentazioni: cfr. 4,3.6; nel
contesto della crocifissione: cfr. 27,40.43), allora esso corrisponde ad
una confessione di fede.

La rivelazione celeste culmina con il «compiacimento» del Padre.
L'impiego del verbo eudokeo collega I’espressione matteana con I'incipat
della presentazione del servo di Yhwh in Is 42,1. Secondo J.A. Gibbs il
retroterra anticotestamentario dell’espressione di Mt 3,17 non sareb-
be il Sal 2,7 ma la relazione tra Dio e Isracle (Efraim) espressa in Ger
31,20™ (38,20"*¥) con straordinaria intensita affettiva: «Non ¢ un figlio
carissimo (hyws agapetos) per me Efraim, 1l mio bambino prediletto (paz-
dion entryphon)? Ogni volta che lo minaccio, me ne ricordo sempre con
affetto. Per questo il mio cuore si commuove per lui e sento per lui pro-
fonda tenerezza (ep’autd elean elesa auton)».”* Lo studioso intende mostrare
come nella tipologia abramitica e nella relazione tra Abramo e Isacco,
si celi la cristologia matteana. La stretta connessione tra la figura del Pa-
dre e quella di Gesu «figlio amato» include anche I'idea di Israele inteso
come «figlio amato» da Dio.

Concludendo la nostra analisi va sottolineata la finalita program-
matica del racconto battesimale nell’economia del primo vangelo. Il
battesimo a cui il Signore si sottopone ¢ da ritenersi I’evento fondativo,
autorevole e dinamico con cui si presenta I'identita di Gesu nel contesto
trinitario e si inaugura la sua missione universale finalizzata a «compie-
re ogni giustizia».

V. MESSAGGIO TEOLOGICO

Segnaliamo tre aspetti che — a nostro giudizio — caratterizzano la fun-
zione del racconto e riassumono la peculiarita del messaggio teologico
emergente dall’analisi di Mt 3,13-17.

a) La scena del battesimo di Gesu assume nell’architettura del
primo vangelo una funzione rivelativa, programmatica ed esem-
plare, che contrassegna la cristologia matteana. Anzitutto spicca

2 Cfr. J.A. GiBBs, Israel Standing with Israel: The baptism of Jesus in Matthew’s Gospel (Mait
3:13-17), «Catholic Biblical Quarterly» 64 (2002) 511-526.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



SIGNIFICATO E FUNZIONE DEL BATTESIMO DI GESU IN MT 3,13-17 447

la funzione rivelativa, segnata dal passaggio dalla vita nascosta di
Nazaret alla presentazione pubblica avvenuta nell’occasione del
segno penitenziale al Giordano. Presentato nei racconti dell'in-
fanzia in un contesto di persecuzione, costretto ad emigrare e poi
rientrato in patria, dopo il suo nascondimento il Nazareno sceglie
di intraprendere il suo ministero inserendosi nella scia dei peni-
tenti per ricevere il battesimo da Giovanni.” In questa scena si
colgono due aspetti della rivelazione. Il primo ¢ dato dal ricono-
scimento da parte del Battista e il secondo proviene dalla confer-
ma celeste della voce del Padre. La seconda funzione del racconto
ha un carattere “programmatico”, collegato alla predicazione del
Battista. Nella figura del precursore si riassume I’attesa del tempo
messianico. Il tempo di preparazione annunciato da Giovanni si
declina in un cammino di conversione finalizzato a disporre il cuo-
re all'incontro con Dio e con il suo inviato. Per questa ragione il
racconto del battesimo ha una funzione programmatica: mostrare
il passaggio dalla predicazione giovannita alla nuova missione di
Gesu. La terza funzione del racconto riguarda I’esemplarita delle
due figure coinvolte nella scena battesimale. Nel Battista si coglie
la radicalita ascetica del primato di Dio, della sua volonta e della
sua giustizia. In Gesu che si lascia battezzare si riassume il proces-
so di solidarieta di Dio per il popolo penitente. Scendendo nelle
acque del Giordano il Figlio si associa al cammino del popolo nel
deserto, partecipa alle sue speranze e sceglie di porsi accanto a
quanti attendono 1l compimento della salvezza.

%% Annota Fabris: «Si deve riconoscere che il battesimo ricevuto da Giovanni nel Giorda-
no segna una svolta nella vicenda storica di Gesu. Prima del battesimo egli vive e lavora a
Nazaret, senza distinguersi dagli altri compaesani e parenti, né per impegno religioso né
per qualche gesto straordinario. Dopo il battesimo ricevuto da Giovanni presso il flume
Giordano, Gesu abbandona la vita privata di Nazaret, si sposta verso la zona orientale
della Galilea — a Cafarnao, sulla riva del lago — e qui inizia un’attivita contrassegnata da
un forte impegno a favore di persone malate e disabili, insegnando nelle assemblee det
villaggi, insieme a un gruppo di uomini e donne adulti. In altre parole, il battesimo di
Giovanni, per Gesu, ¢ uno spartiacque tra le due forme di vita, quella del falegname di
Nazaret e quella del profeta di Galilea, che va proclamando a tutti: “Il regno di Dio si ¢
fatto vicino!”» (R. FaBris, Gesa il Nazareno, Cittadella, Assisi 2011, 294-304).

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



448 GIUSEPPE DE VIRGILIO

b) Un secondo aspetto ¢ rappresentato dal rapporto tra Giovanni
e Gesu che richiama la dialettica tra profetismo e messianismo.
Con la sua incisiva predicazione il Battista incarna la dimensio-
ne profetica evocata nella tradizione anticotestamentaria e se-
gnatamente da voce all’annuncio escatologico degli ultimi tem-
pi, espresso anche nelle forme e nelle immagini dell’apocalittica
giudaica. I proprio questo elemento a caratterizzare la predica-
zione di Giovanni e il segno battesimale che prepara la venuta
del Signore. Giovanni ¢ presentato come «wvoce di uno che grida nel
deserton (Mt 3,3; Is 40,3) e 'intera attivita battesimale ¢ finalizzata
a preparare la via di Dio. Il ministero profetico incarnato dal Bat-
tista rappresenta quell’'umile e prezioso servizio in vista dell’av-
vento del Regno. Nel racconto battesimale si evidenzia la netta
superiorita di Cristo e della sua investitura messianica. Gesu viene
riconosciuto dal Battista come I’atteso giudice escatologico, che
¢ piu forte (huschyroteros) di lui, venuto a portare un battesimo in
Spirito Santo e fuoco, che oltrepassa il semplice lavacro di acqua
in vista della conversione. Il dialogo tra le due figure evidenzia allo
stesso tempo continuita e discontinuita. Se da una parte si coglie
una continuita tra la predicazione del Battista e quella di Gesu
(Mt 3,2; 4,17), dall’altra st deve ammettere la discontinuita tra il
battesimo mediante acqua e I’azione messianica del battesimo in
Spirito Santo e fuoco.

c) Il terzo aspetto ¢ costituito dal dinamismo dello Spirito che
abilita 1 credenti a diventare «figli adottivi di Dio», a vivere in
uno stile fraterno e a partecipare alla missione del Figlio. Il dare
pieno compimento alla giustizia divina (Mt 3,15) riassume 1l nu-
cleo del messaggio battesimale contenuto nel racconto matteano.
Abbiamo approfondito la valenza teologica della «giustizia» nel
primo vangelo e in questa linea con il battesimo st inaugura il
compimento del progetto salvifico di Dio nella missione del Cri-
sto. Questi, come il servo di 1hwh, ¢ sostenuto dall’azione dello
Spirito Santo e presentato in chiave messianica (Is 42,1) come il
«Figlio amato» in cui il Padre ha posto il suo compiacimento. Vo-
cazione e missione di Cristo si coniugano nell’episodio del batte-
simo, in cui la comunita riconosce, insieme all’investitura di Gesu,
la responsabilita della propria missione universale (Mt 28,19). 11

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449



SIGNIFICATO E FUNZIONE DEL BATTESIMO DI GESU IN MT 3,13-17 449

dinamismo dello Spirito che anima la predicazione di Gesu si de-
clinera dopo la Pasqua sui discepoli, chiamati a proseguire I’evan-
gelizzazione, facendo discepole tutte le genti e battezzandole. Allo
stesso tempo la «figliolanza» di Gesu viene estesa a tutti 1 battez-
zati. Accogliendo il battesimo di Cristo i credenti condividono la
comunione fraterna e filiale, divenendo membri della comunita
della nuova alleanza.

VI. CONCLUSIONE

Ripercorrendo gli aspetti letterari e teologici di Mt 3,13-17 abbiamo
evidenziato la funzione programmatica della pericope matteana. La sua
peculiarita ¢ connotata da tre principali dimensioni. In primo luogo
spicca la dimensione “trinitaria”, contrassegnata dalla “presenza” dello
Spirito Santo e dalla voce di Dio che presenta Gesu come «figlio amato,
nel quale ¢ posto il compiacimento». Il racconto battesimale rivela la
profonda comunione trinitaria e allo stesso tempo schiude in modo defi-
nitivo la «comunicazione» tra il cielo e la terra. La seconda dimensione
¢ “cristologica”, centrata sulla presentazione della figura messianica e
filiale di Gesu. Il Cristo ¢ ’'amato del Padre e viene inviato a compiere
le attese salvifiche del popolo. Una ultima dimensione ¢ di carattere “ec-
clesiologico” e riguarda il cammino battesimale dei credenti, chiamati a
seguire 'esempio di Cristo. Dopo la Pasqua, saranno 1 discepoli a nome
dell'intera comunita dei credenti a divenire protagonisti dell’evangeliz-
zazione, facendo discepoli tutte le genti e battezzandoli nel nome del
Padre, del Figlio e dello Spirito Santo.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), voL. 39, 427-449






