
NOTE 
 





SIGNIFICATO E FUNZIONE DEL BATTESIMO DI GESÙ       
IN MT 3,13-17 

Aspetti letterari e teologici 

MEANING AND FUNCTION OF THE BAPTISM OF JESUS              
IN MT 3:13-17 

Literary and Theological Aspects

Giuseppe De Virgilio* 

Riassunto: L’articolo studia la pericope di Mt 
3,13-17 (il battesimo di Gesù) e approfondisce 
il significato e la funzione che il brano svol-
ge nella presentazione cristologica del primo 
vangelo. Dopo aver segnalato le convergenze 
e le divergenze della versione matteana nel 
confronto con i paralleli evangelici (cfr. Mc 
1,9-11; Lc 3,21-22; Gv 1,29-34), si procede 
alla presentazione del contesto, del genere 
letterario e della disposizione di Mt 3,13-17. 
Segue l’approfondimento esegetico del brano e 
l’esposizione del messaggio teologico. L’episo-
dio del battesimo si caratterizza per tre aspet-
ti: a) Il primo riguarda la funzione rivelativa, 
programmatica ed esemplare del battesimo 
in rapporto alla cristologia matteana; b) il se-
condo aspetto pone in evidenza il rapporto tra 
Giovanni e Gesù che richiama la dialettica tra 
profetismo e messianismo; c) il terzo aspetto è 
costituito dal dinamismo dello Spirito che abi-
lita i credenti a diventare «figli adottivi di Dio», 
a vivere in uno stile fraterno e a partecipare 
alla missione del Figlio.

Parole chiave: Giovanni Battista, Figlio-Figliolan-
za adottiva, Giustizia, Missione, Servo sofferente.

Abstract: The article studies the pericope of  Mt 
3:13-17 (the Baptism of  Jesus) and delves into the 
meaning and function that the passage performs 
in the Christological presentation of  the First 
Gospel. After pointing out the convergences and 
divergences of  Matthew’s version in comparison 
with the evangelical parallels (cf. Mk 1:9-11; Lk 
3:21-22; Jn 1:29-34), we proceed to present the 
context, the literary genre and the disposition of  
Mt 3:13-17. John 1:29-34 is followed by an exe-
getical study of  the passage and the exposition 
of  the theological message. The episode of  Je-
sus’Baptism is characterized by three aspects: a) 
the first concerns the revelatory, programmatic 
and exemplary function of  Jesus’Baptism in re-
lation to Matthew’s Christology; b) the second 
aspect highlights the relationship between John 
and Jesus which recalls the dialectic between 
prophecy and messianism; c) the third aspect is 
constituted by the dynamism of  the Spirit which 
enables believers to become “adopted children 
of  God”, to live in a fraternal style and to partic-
ipate in the mission of  the Son.

Keywords: John the Baptist, Adoptive Son-Son-
ship, Justice, Mission, Suffering Servant.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449
e-ISSN 1972-4934
DOI 10.17421/ATH392202504

* Pontificia Università della Santa Croce, Roma. Orcid: 0000-0002-8147-1538



428 429giuseppe de virgilio

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

Sommario: I. Introduzione. II. Rilievi nelle versioni evangeliche del racconto battesimale. III. Mt 
3,13-17: aspetti letterari. 1. Contesto. 2. Genere letterario. 3. Disposizione. IV. Mt 3,13-
17: approfondimento esegetico. V. Messaggio teologico. VI. Conclusione. 

I. Introduzione 

È comune convinzione che l’episodio del battesimo di Gesù, variamente 
attestato nei quattro vangeli,1 rappresenti un racconto di notevole valore 
cristologico, che permette di cogliere una tappa costitutiva della rivela-
zione e della missione di Cristo, il Figlio di Dio.2 Il presente studio in-
tende offrire un contributo per approfondire la peculiarità teologica del 
racconto battesimale nel vangelo matteano. La rilevanza della scena bat-
tesimale è stata evidenziata costantemente nel corso della storia dell’ese-
gesi.3 La rilettura del motivo battesimale e la sua valenza «catecumenale» 
assumono proporzioni notevoli soprattutto nella tradizione patristica.4 

1  Cfr. Mt 3,13-19; Mc 1,9-11; Lc 3,21-22; Gv 1,29-34 oltre ai preziosi riferimenti 
battesimali in At 4,27; 10,38. 
2  In questa sede ci limitiamo a segnalare alcuni contributi di natura esegetico-teologica 
sul tema del battesimo. Il primo fondamentale lavoro risale al 1970 ad opera di F. Len-
tzen-Deis: cfr. F. Lentzen-Deis, Die Taufe Jesu nach den Synoptikern. Literarkritische gattung-
sgeschichtliche Untersuchungen (FTS 4), Knecht, Frankfurt a M. 1970. Di notevole interesse 
per aver posto l’accento sul genere letterario del racconto battesimale e sui collegati 
anticotestamentari è lo studio di M. Sabbe: cfr. M. Sabbe, Il battesimo di Gesù, in I. De la 
Potterie (ed.), Da Gesù ai Vangeli: tradizione e redazione nei Vangeli, Cittadella, Assisi 1971, 
230-264. Dedicato specificamente al racconto matteano e alla sua funzione program-
matica è il contributo di P. Nepper-Christensen: cfr. P. Nepper-Christensen, Die Taufe 
im Mattäeus-evangelium, «New Testament Studies» 31 (1985) 189-207. Le connessioni tra 
i tre racconti sinottici del battesimo sono riprese da A. Fuchs: cfr. A. Fuchs, Die agree-
ments der Perikope von der Taufe Jesu. Mk 1,10 par. Mt 3,16; par. Lk 3,21.22, «Studien zum 
Neuen Testament und seiner Umwelt» 24 (2009) 5-34. Recentemente F. Filannino ha 
approfondito il motivo battesimale nel vangelo marciano: cfr. F. Filannino, I tre battesimi 
di Gesù nel Vangelo di Marco, «Estudios Biblicos» 77 (2019) 219-241.
3  Per una ricognizione delle origini cristiane del battesimo ci limitiamo a segnalare i lavori 
di M.A. Chevallier, L’apologie du baptême d’eau a la fin du premier siècle: introduction secondaire de 
l’étiologie dans les récits du baptême de Jesus, «New Testament Studies» 32 (1986) 528-543; A. 
Yarbro Collins, The Origin of  Christian Baptism, «Studia Liturgica» 19 (1989) 28-46; S. 
Légasse, Alle origini del battesimo. Fondamenti biblici del rito cristiano, San Paolo, Cinisello Bal-
samo 1994; R. Penna, Battesimo e identità cristiana: una doppia immersione, San Paolo, Cinisello 
Balsamo 2022, 15-28.
4  Per l’approfondimento del motivo battesimale nei primi secoli, è rilevante l’opera di 
Everett Ferguson, in tre volumi, che raccoglie i risultati della sua ampia ricerca dedi-
cata al battesimo nei primi secoli cristiani. L’opera abbraccia un arco temporale che 



428 429significato e funzione del battesimo di gesù in mt 3,13-17

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

Nel secondo volume su Gesù di Nazaret, J. Ratzinger - Benedetto XVI ha 
sottolineato la funzione rivelativa, vocazionale e missionaria che la scena 
evangelica riveste per la comunità matteana e per i lettori del vangelo.5 
L’evangelista Matteo pone all’inizio della missione pubblica del Cristo la 
rivelazione “trinitaria” attestata nel battesimo (Mt 3,13-17) collegandola 
nell’epilogo dell’opera matteana, al «mandato battesimale» del Risorto 
con cui si inaugura la missione della comunità cristiana (Mt 28,19-20).6 
Nella struttura fondamentale dei racconti su Gesù, la tradizione orale 
della comunità credente ha interpretato l’esordio del ministero pubbli-
co del Nazareno come la «sorgente» del battesimo cristiano, a cui ogni 
credente deve fare riferimento per rileggere la propria esperienza di fede 
e cogliere i segni del progetto di Dio (cfr. At 10,37-38).7 Fermiamo la 
nostra attenzione sulla versione matteana e sugli aspetti peculiari che 
ineriscono alla presentazione teologica del primo evangelista.

si estende dai riti di purificazione in età precristiana fino ad Agostino di Ippona, pas-
sando per il battesimo nella letteratura neotestamentaria; cfr. E. Ferguson, Il battesimo 
nella chiesa antica. vol. 1: I primi due secoli; vol. 2: Terzo a quarto secolo; vol. 3: Quinto secolo, 
Paideia, Torino 2014-2015 (or. in. 2009); cfr. anche D. Hellholm, T. Vegge, Ø. Nor-
derval, C. Hellholm (eds.), Ablution, Initiation, and Baptism. Late Antiquity, Early Judaism, 
and Early Christianity, 3 voll., De Gruyter, Berlin 2011. Per i commenti patristici a Mt 
3,13-17, cfr. La Bibbia commentata dai Padri. Matteo 1-13 (Nuovo Testamento 1/1), a cura 
di M. Simonetti. Introduzione generale di A. Di Berardino, Città Nuova, Roma 2004, 
98-103. Di notevole interesse risulta anche l’approfondimento iconografico matteano, 
cfr. C. Sturaro, “Hic est filius meus dilectus”: l’iconografia del Battesimo di Cristo e il Vangelo di 
San Matteo tra alto e basso medioevo, «Annali Online di Ferrara – Lettere AOFL» VIII/1 
(2013) 288-359.
5  Cfr. J. Ratzinger - Benedetto XVI, Gesù di Nazaret. Dal battesimo al Giordano fino alla 
Trasfigurazione, Rizzoli, Milano 2007, 7-20.
6  In riferimento al mandato missionario che il Risorto affida alla comunità in Mt 28,19 
annota Grasso: «All’atto del battesimo di Gesù è presente lo Spirito e implicitamente il 
Padre la cui voce rivela “Questi è il mio Figlio prediletto” (Mt 3,17). Anche il battesimo 
amministrato dai discepoli è strettamente legato alla figura del Padre, del Figlio e dello 
Spirito Santo (cfr. Didachè 7,1). La forma triadica si ritrova soltanto qui all’interno della tra-
dizione evangelica. Attraverso l’espressione eis to onoma / “nel nome”, sinonimo di identità, 
viene messo in rilievo come l’azione battesimale sia “in relazione” al Padre, al Figlio e allo 
Spirito Santo. Con essa è presentata in rapporto all’identità di Dio che si rivela mediante 
un rapporto interpersonale» (S. Grasso, Il Vangelo di Luca. Commento esegetico e teologico, Città 
Nuova, Roma 2019, 833).
7  L’approfondimento del motivo battesimale negli Atti degli Apostoli è proposto in 
Ferguson, Il battesimo nella chiesa antica. vol. 1: I primi due secoli, 195-218.



430 431giuseppe de virgilio

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

Articoliamo la nostra analisi nei seguenti paragrafi: II. Rilievi nel-
le versioni del racconto battesimale; III. Mt 3,13-17: contesto, genere 
letterario e disposizione; IV. Mt 3,13-17: aspetti esegetici; V. Messaggio 
teologico.

II. Rilievi nelle versioni evangeliche del racconto battesimale

Un primo aspetto da considerare riguarda le differenti versioni del rac-
conto battesimale. Riportiamo i quattro racconti del battesimo di Gesù: 
Mt 3,13-19; Mc 1,9-11; Lc 3,21-22; Gv 1,29-34.8

Mt 3,13-17
13Allora (tote) Gesù dalla Galilea venne al Giordano da Giovanni, per 
farsi battezzare da lui (tou baptisthēnai hyp’autou).  14Giovanni però voleva 
impedirglielo, dicendo: «Sono io che ho bisogno di essere battezzato 
da te, e tu vieni da me?». 15Ma Gesù gli rispose: «Lascia fare per ora 
(aphes arti), perché conviene (outōs gar prepon estin) che adempiamo ogni 
giustizia (hēmin plērōsai pasan dikaiosynēn)». Allora egli lo lasciò fare. 16Ap-
pena battezzato, Gesù uscì dall’acqua: ed ecco, si aprirono per lui i cieli 
(ēneōchthēsan hoi ouranoi) ed egli vide lo Spirito di Dio discendere come 
una colomba (katabainon hōsei peristeran) e venire sopra di lui. 17Ed ecco 
una voce dal cielo che diceva: «Questi è il Figlio mio, l’amato (ho hyios 
mou ho agapētos): in lui ho posto il mio compiacimento (en hō eudokēsa)». 

Mc 1,9-11
9Ed ecco, in quei giorni, Gesù venne da Nazaret di Galilea e fu battezza-
to (ebaptisthē) nel Giordano da Giovanni. 10E subito, uscendo dall’acqua 
(anabainōn ek tou hydatos), vide squarciarsi i cieli (eiden schizomenous tous ou-
ranous) e lo Spirito discendere verso di lui come una colomba. 11E venne 
una voce dal cielo: «Tu sei il Figlio mio, l’amato (su ei ho hyios moi ho 
agapētos): in te ho posto il mio compiacimento (en soi eudokēsa)». 

8  Circa il battesimo di Gesù si possono individuare ulteriori informazioni nella lette-
ratura apocrifa: cfr. K. Aland, Synopsis Quattuorum Evangeliorum, Deutsche Bibelstiftung, 
Stuttgart 19769, 27. Per l’approfondimento della prassi battesimale, cfr. Ferguson, 
Il battesimo nella chiesa antica. vol. 1: I primi due secoli, 56-78 (ambiente greco-classico ed 
ellenismo); 102-119 (ambiente giudaico e movimento giovannita).



430 431significato e funzione del battesimo di gesù in mt 3,13-17

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

Lc 3,21-22
21Ed ecco, mentre tutto il popolo veniva battezzato e Gesù, ricevuto 
anche lui il battesimo (Iēsou baptisthentos), stava in preghiera (kai proseu-
chomenou), il cielo si aprì (aneōchthēnai ton ouranon) 22e discese sopra di lui lo 
Spirito Santo in forma corporea (kai katabēnai to pneuma to agion sōmatikō), 
come una colomba, e venne una voce dal cielo (kai phōnēn ex ouranou gene-
sthai): «Tu sei il Figlio mio, l’amato (su ei ho hyios mou ho agapētos): in te ho 
posto il mio compiacimento (en soi eudokēsa)». 

Gv 1,29-34
29Il giorno dopo, vedendo Gesù venire verso di lui, disse: «Ecco l’agnello 
di Dio, colui che toglie il peccato del mondo! 30Egli è colui del quale ho 
detto: “Dopo di me viene un uomo che è avanti a me, perché era prima 
di me”. 31Io non lo conoscevo, ma sono venuto a battezzare nell’acqua, 
perché egli fosse manifestato a Israele». 32Giovanni testimoniò dicendo: 
«Ho contemplato lo Spirito discendere come una colomba dal cielo (to 
pneuma katabainon ōs peristeran ex ouranou) e rimanere su di lui (kai emeinen 
ep’auton). 33Io non lo conoscevo, ma proprio colui che mi ha inviato a 
battezzare nell’acqua mi disse: “Colui sul quale vedrai discendere e ri-
manere lo Spirito, è lui che battezza nello Spirito Santo (ho baptizōn en 
pneumati hagiō)”. 34E io ho visto e ho testimoniato che questi è il Figlio di 
Dio (ho hyios tou theou)». 

Osservando le convergenze e le divergenze tra le singole versioni e te-
nendo conto della radicale differenza tra le versioni sinottiche e la tra-
dizione giovannea,9 possiamo riassumere gli aspetti principali che ca-
ratterizzano i racconti del battesimo.10 Mentre in Mt 3,13 la figura di 
Gesù è introdotta con l’avverbio «allora» (tote), in Mc 1,9 si trova una 
solenne espressione: «Ed ecco, in quei giorni» (kai egeneto en ekeinais hēm-
erais), funzionale alla finalità narrativa marciana. In Lc 3,21 non si trova 
una specifica introduzione al racconto battesimale. Esso si inquadra nel 
più ampio percorso penitenziale che accomuna la figura di Gesù con 

9  Cfr. Ferguson, Il battesimo nella chiesa antica, vol. 1, 160-174, 219-234.
10  Cfr. R. Infante, Il battesimo di Gesù (Mt 3,13-17 par.), in M. Laconi et al., Vangeli si-
nottici e Atti degli Apostoli, Elledici, Leumann 1996 («Logos», 5), 202-203; Ferguson, Il 
battesimo nella chiesa antica, vol. 1: I primi due secoli, 134-160. Per l’approfondimento del 
motivo battesimale nell’epistolario paolino, cfr. idem, Il battesimo nella chiesa antica, vol. 
1, 175-196.



432 433giuseppe de virgilio

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

il «movimento battesimale» esteso a tutto il popolo.11 Il racconto batte-
simale nel quarto vangelo costituisce l’inizio della grande settimana di 
rivelazione del ministero del Cristo (cfr. Gv 1,19-4,54), inaugurata con la 
solenne testimonianza del Battista.12

Il confronto sinottico fa emergere l’ampiezza del racconto matteano 
rispetto a Mc 1,9-11 e Lc 3,21-22. Matteo riporta il prezioso «dialogo» 
tra il Battista e Gesù, mentre Marco sottolinea come Gesù riceve il batte-
simo per mano di Giovanni. La versione lucana segue di fatto il racconto 
marciano. In entrambe le versioni (Mt e Mc) si impiega l’avverbio euthys 
(«subito») e la coppia dei verbi anabainein e katabainein (il «risalire» di Gesù 
dalle acque e il «discendere» dello Spirito dal cielo). Comune a Mt e Lc è 
l’utilizzo del verbo anoigō (aprire, l’aprirsi del cielo) mentre Marco impie-
ga il verbo skizō (scindere, lo squarciarsi dei cieli). Il verbo skizō in Mc 1,11 
richiama l’episodio del velo del tempio che si squarcia da cima a fondo 
con la morte del crocifisso (Mc 15,38).13 In tale contesto il verbo assume 
un tono chiaramente apocalittico.14 Invece la peculiarità della versione 
lucana consiste nel sottolineare il motivo della «preghiera» di Gesù, che 
caratterizzerà anche altri momenti della missione del Signore.15

Ulteriore motivo ricorrente nei sinottici è rappresentato dal volo 
della «colomba», il cui valore simbolico è associato alla discesa dello 

11  Il coinvolgimento del popolo nella missione profetica e salvifica del Cristo è una 
peculiarità della presentazione lucana: cfr. Grasso, Il Vangelo di Luca, 168-169.
12  Circa la presentazione del Battista nei vangeli, cfr. E. Lupieri, Giovanni Battista nelle 
tradizioni sinottiche, Paideia, Brescia 1988 («Studi biblici», 82). Di notevole interesse per 
l’ambiente matteano risulta la ricerca dottorale di B.C. Dennert, John the Baptist and 
the Jewish Setting of  Matthew, Mohr Siebeck, Tübingen 2015 («WUNT», 403). Una 
ricostruzione sul versante sociologico della figura del Battista come «maestro di Gesù» 
è proposta da F. Adinolfi, Giovanni Battista. Un profilo storico del maestro di Gesù, Carocci, 
Roma 2021. 
13  Sul valore apocalittico dello “squarciarsi” dei cieli e del velo del tempio (Mc 1,10-
11; 15,33-39), cfr. A. Yarbro Collins, Vangelo di Marco, II, Paideia, Torino 2019, 
1191-1198.
14  Circa la storicità dell’evento, annota Adinolfi: «Con tutta la prudenza del caso, si può 
dunque vedere in Mc 1,10-11 una testimonianza autentica – seppur non più ricostruibile 
nel suo contenuto originario – di un’esperienza di rivelazione vissuta dal Gesù storico»; F. 
Adinolfi, Gesù apocalittico nel Vangelo di Marco, «Rivista Biblica Italiana» 69 (2021) 312. Sulla 
prospettiva “apocalittica” della presentazione di Gesù in Marco, cfr. ibidem, 305-334.
15  Cfr. Lc 5,16; 6,12; 9,18.28-29; 11,1; 22,41. 



432 433significato e funzione del battesimo di gesù in mt 3,13-17

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

Spirito. In Marco si menziona solo lo Spirito (1,10: to pneuma), mentre 
in Matteo si parla dello «Spirito di Dio» (3,16: to pneuma tou theou) e 
in Luca si definisce «Spirito Santo» (3,22: to pneuma to hagion). Il terzo 
evangelista sottolinea «la forma corporea dello Spirito come quella di 
una colomba» (sōmatikō eidei hōs peristeran ep’auton), per evidenziare come 
il fenomeno rivelativo fosse visibile da tutti. Il racconto giovanneo pone 
l’accento sulla funzione testimoniale del Battista, che attesta di «aver 
contemplato lo Spirito discendere (katabainon) come una colomba dal 
cielo e rimanere su di lui (emeinen ep’auton)» (1,32). Inoltre la testimo-
nianza del Battista culmina nell’identificazione di Gesù come «figlio di 
Dio» (Gv 1,34). In Mt 3,17 si riporta la voce celeste in terza persona 
singolare («Questi è il Figlio mio, l’amato: in lui ho posto il mio com-
piacimento»). La formula suppone l’estensione della rivelazione celeste 
ad un pubblico più ampio, mentre in Mc 1,11 e Lc 3,22 l’espressione 
è riportata in seconda persona («Tu sei il Figlio mio, l’amato: in te ho 
posto il mio compiacimento»). 	

Riassumendo la composizione del racconto nei sinottici, si eviden-
ziano due momenti. Il primo è dato dalla scena del battesimo, che viene 
solo accennata o presupposta, piuttosto che descritta in modo puntuale. 
Il secondo momento è costituito dalla visione dello Spirito in forma di 
colomba, a cui segue l’audizione della voce celeste. Annota Infante:

Pur costituendo questi due elementi un’unità letteraria inscindibile già a livello 
della primitiva redazione evangelica, è evidente il maggior peso che ha assunto 
il momento della visione-audizione, tanto che il riferimento al battesimo può 
essere considerato quasi una semplice introduzione narrativa.16

È abbastanza condivisa l’opinione secondo cui l’evangelista Matteo 
abbia recepito la tradizione marciana, orientando il racconto secondo 
la propria prospettiva teologico-ecclesiale. La narrazione di Mt 3,13-17 
va ritenuta un brano rilevante in relazione alla prospettiva teologica del 
primo evangelista.17 Approfondendo la pericope matteana, possiamo 
cogliere la funzione che il racconto del battesimo di Gesù svolge nell’ot-
tica della cristologia del primo vangelo.

16  Infante, Il battesimo di Gesù (Mt 3,13-17 par.), 203.
17  Cfr. E. Cothenet, Le baptême selon S. Matthieu, «Studien zum Neuen Testament und 
seiner Umwelt» 9 (1984) 79-94; G. Schwarz, “Wie eine Taube”? (Markus 1,10 par.; Mat-
thäus 3,16; Lukas 2,21.22; Johannes 1,32), «Biblische Notizen» 89 (1997) 27-29. 



434 435giuseppe de virgilio

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

III. Mt 3,13-17: aspetti letterari

1. Contesto

Circa il contesto immediato di Mt 3,13-17, occorre notare che il rac-
conto del battesimo è preceduto dalla presentazione del ministero del 
Battista (3,1-12) e seguito dall’episodio delle tentazioni nel deserto (4,1-
11).18 Questi tre episodi, contestualizzati nell’ambiente del deserto (de-
serto / Giordano / deserto) rappresentano un trittico che prelude ed 
inaugura l’attività evangelizzatrice del Cristo (Mt 4,12-17). La menzione 
temporale (3,1: «in quei giorni»; 3,13: «allora»; 4,1: «allora») costituisce 
una formula di transizione che scandisce lo sviluppo degli avvenimenti 
e collega i tre racconti che precedono l’esordio della missione pubblica. 
Gesù inizia la sua predicazione pubblica in Mt 4,17: «Da allora (apo tote) 
Gesù cominciò a predicare…» e questa indicazione rappresenta un nuo-
vo inizio dopo la predicazione del Battista (3,1) che verrà arrestato (4,12). 

Va inoltre tenuto presente lo spostamento geografico: il Battista ope-
ra nel deserto della Giudea, mentre Gesù viene dalla Galilea, si reca al 
Giordano, poi è condotto dallo Spirito nel deserto e dal deserto si sposta 
in Galilea presso il mare, andando a stabilirsi a Cafarnao (4,12-13). L’e-
vangelista interpreta questo movimento come un compimento di due 
profezie di Isaia (cfr. Mt 3,3 [cfr. Is 40,3] e Mt 4,14-16 [cfr. Is 8,23-9,1]). 
Se si tiene conto anche della «voce celeste» (Mt 3,17) collegata a Is 42,1, 
possiamo constatare come sono presenti in Mt 3-4 tre citazioni isaiane. 

Si può riassumere lo sviluppo del contesto matteano nella seguente 
schematizzazione in quattro tappe (I-II- III- IV):

I II III IV

Mt 3,1-12 Mt 3,13-17 Mt 4,1-11 Mt 4,12-17
Giovanni Battista 
inizia il suo minis-

tero nel deserto 
della Giudea

(Mt 3,3;
cfr. Is 40,3)

Gesù si reca 
al Giordano
dalla Galilea

(Mt 3,17; 
cfr. Is 42,1)

Gesù dal Giordano 
viene sospinto 

nel deserto 
della Giudea

Dopo Giovanni Bat-
tista, Gesù inizia il 

suo ministero
dalla Galilea

(Mt 4,14-16; cfr. Is 
8,23-9,1)

18  Circa la disposizione del Vangelo secondo Matteo, cfr. S. Grasso, Il Vangelo di Matteo. 
Commento esegetico e teologico, Città Nuova, Roma 2014, 17-42.



434 435significato e funzione del battesimo di gesù in mt 3,13-17

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

Dallo schema emerge l’intreccio delle localizzazioni che caratterizzano 
la predicazione di Giovanni e l’inizio del ministero di Gesù. L’esordio 
del ministero della predicazione del Battista rievoca la figura isaiana di 
«colui che grida nel deserto» (cfr. Is 40,3) predicando un battesimo di 
conversione e di penitenza. Dopo i racconti dell’infanzia (cfr. Mt 1-2) 
Gesù viene dalla Galilea al Giordano per «farsi battezzare» da Giovan-
ni. Il Battista riconosce in Gesù il messia che porta a compimento le 
scritture e Gesù conferma che è giunto il momento di compiere «ogni 
giustizia» facendosi battezzare al Giordano. In tale contesto si aprono 
i cieli, discende lo Spirito come colomba sul Cristo. La voce dal cielo 
attesta: «Questi è il Figlio mio, l’amato: in lui ho posto il mio compiaci-
mento» (v. 17; cfr. Is 42,1). 

Dopo la rivelazione celeste lo Spirito conduce nel deserto il Cristo 
per essere tentato dal diavolo. Terminate le tentazioni, sapendo dell’ar-
resto di Giovanni, Gesù si ritira in Galilea, andando ad abitare a Ca-
farnao sulla riva del mare. Compiendo le Scritture secondo la profe-
zia isaiana, in Galilea Gesù inizia la sua predicazione. Egli ribadisce la 
necessità della conversione così come aveva esordito Giovanni (4,17).19 
Emerge l’intreccio dei motivi che caratterizzano la predicazione del 
Battista e quella di Gesù. Sia Giovanni che Gesù proclamano (3,2: kerys-
sōn… legōn; 4,17: keryssein… legein) l’urgenza della conversione per l’arri-
vo del regno: «Convertitevi, perché il regno dei cieli è vicino (metanoeite, 
ēggiken gar hē basileia tōn ouranōn)» (Mt 3,2; 4,17). Spicca la centralità del 
«battesimo» posta in evidenza con la ripetizione del verbo baptizein, che 
nel primo quadro (I) è attestato cinque volte (cfr. 3,1.6.7.11bis) e nel 
secondo quadro (II) ritorna tre volte (cfr. 3,13.14.16). Nei restanti due 
quadri (III e IV) il verbo non compare. Il titolo «figlio» (hyios) com-
pare nella rivelazione della voce celeste (3,17) e viene menzionato nel 
corso della tentazione dal demonio (4,3.6). Considerando lo sviluppo 
del vangelo matteano, la terminologia battesimale viene ripresa in Mt 
21,23-32. Si tratta della disputa sul battesimo di Giovanni che coinvolge 
Gesù, i capi dei sacerdoti e gli anziani del popolo (21,24-27). Più avanti, 
parlando della conversione dei peccatori, il Signore ribadisce che il bat-

19  Per una rilettura della dimensione spaziale e del simbolismo collegato ai luoghi del 
ministero di Gesù, cfr. P.L. Ferrari, I luoghi del regno. La dimensione «spaziale» nel racconto di 
Marco, EDB, Bologna 2015, 67-86 (La Galilea); 221-230 (Il deserto).



436 437giuseppe de virgilio

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

tesimo di Giovanni è di origine celeste, asserendo che questi era venuto 
a predicare «nella via della giustizia (en hodō dikaiosynēs)» (21,32). Il colle-
gamento con il brano di 3,15 («compiamo ogni giustizia») caratterizza 
la prospettiva teologica matteana, che riassume nel compimento della 
«giustizia» il realizzarsi del progetto salvifico di Dio.20 Un ultimo ele-
mento che caratterizza l’impiego del motivo battesimale è costituito dal 
mandato missionario che il Risorto affida alla comunità in Mt 28,19-20. 
Apparso sul monte della Galilea, il Risorto invia gli undici nella missio-
ne aperta a tutte le genti, affidando loro il mandato: «andate dunque 
e fate discepoli tutti i popoli, battezzandoli nel nome del Padre e del 
Figlio e dello Spirito Santo» (28,19). Il battesimo, intimamente unito 
al processo di evangelizzazione e di discepolato, rappresenta ormai il 
segno efficace che permette a quanti sono stati raggiunti dal Vangelo, 
di entrare nella comunità dei credenti, condividendo la nuova alleanza, 
non più segnata dalla legge mosaica e dalle sue opere, ma dalla fede in 
Cristo che rende i battezzati «figli nel Figlio». Alla voce celeste che ha 
inaugurato la missione di Gesù, il Figlio amato (3,15-17), si collega il 
comando del Risorto, che inaugura la missione della comunità (28,19-
20), contrassegnata dalla partecipazione alla vita trinitaria.21 In questa 
prospettiva va compresa la rilevanza della struttura battesimale che ca-
ratterizza l’attività evangelizzatrice della comunità cristiana primitiva.22

2. Genere letterario

Diverse sono state le ipotesi di identificazione del genere letterario di 
Mt 3,13-17.23 Occorre tenere presente lo stile dell’evangelista e l’orga-

20  L’espressione matteana ha come retroterra alcuni testi anticotestamentari: cfr. Pr 
8,20; 16,31; 17,23; Tb 1,3. Sulla «giustizia in Matteo», cfr. A.M. Castaño Fonseca, 
Dikaiosynē en Mateo. Una interpretación teológica a partir de 3,15 y 21,32, Editrice Pontificia 
Università Gregoriana, Roma 1997 («TG.ST», 29), 306-312.
21  Cfr. Grasso, Il Vangelo di Matteo, 833-834.
22  Cfr. At 2,37-41; 8,12-17; 9,18; 10,47-48; 19,3-7; 1Cor 12,13; Rm 6,1-11. Per l’ap-
profondimento della dimensione battesimale nella teologia neotestamentaria, cfr. F. 
Martin, Le baptême dans l’Esprit. Tradition du Nouveau Testament et vie de l’Église, «Nouvelle 
Revue Théologique» 106 (1983) 23-58; S.E. Porter, A.R. Cross (eds.), Dimensions 
of  Baptism. Biblical and Theological Studies, Sheffield Academic Press, Sheffield 2002 
(«JSNTS», 234).
23  Cfr. Sabbe, Il battesimo di Gesù, 245-254; Lentzen-Deis, Die Taufe, 3-25; 249-270.



436 437significato e funzione del battesimo di gesù in mt 3,13-17

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

nizzazione narrativa del suo vangelo. Due elementi caratterizzano il ge-
nere della pericope: la visione dei cieli aperti da cui lo Spirito discende 
come colomba e l’audizione della voce celeste. Le ipotesi principali si 
possono riassumere in tre profili: a) il racconto è un resoconto storico;24 
b) la pericope è da considerarsi una visione di carattere vocazionale;25 
c) l’episodio è una rivelazione teofanico-apocalittica.26 Nella linea del-
la visione interpretativa con riferimenti alla letteratura extra-biblica si 
colloca la proposta di Lentzen-Deis, che vede nel racconto battesimale 
un esempio di racconto simile ai Targumim di Gen 22,10; 28,12.27 I com-
mentatori conferiscono all’episodio diversi significati, che focalizzano la 
funzione rivelativa del battesimo alla luce della specifica architettura dei 
singoli vangeli.28

3. Disposizione

Seguendo lo sviluppo narrativo, la pericope di Mt 3,13-17 si dispone in 
tre unità: nel v. 13: introduzione spazio-temporale; vv. 14-15: dialogo 
tra Giovanni e Gesù; vv. 16-17: visione e audizione della voce celeste 
dopo il battesimo. A ben vedere il racconto è ben circoscritto sia dalle 
notazioni temporali (3,13; 4,1) che delimitano la pericope, sia dalla ri-

24  Cfr. V. Taylor, Marco: Commento al vangelo messianico, Cittadella, Assisi 1977, 140, 
712-714.
25  Cfr. L. Sabourin, Il vangelo di Matteo, I, Paoline, Milano 1976, 295; R. Fabris, Matteo, 
Borla, Roma 19962, 85.
26  La proposta di Lentzen-Deis è ripresa in Sabbe, Il battesimo di Gesù, 246-247; J. 
Gnilka, Matteo, I, Paideia, Brescia 1990, 129, 132; U. Luz, Matteo. Introduzione e 
Commento ai capp. 1-7, I, Paideia, Brescia 2006, 227-265; Adinolfi, Gesù apocalittico 
nel Vangelo di Marco, 307-308.
27  Cfr. Targum Geros. I; II; Targum Neof.; cfr. Sabbe, Il battesimo di Gesù, 246-247; R. Pesch, Marco. 
Parte Prima, Paideia, Brescia 1980, 160-161. Un simile genere letterario è ascrivibile alle visio-
ni di Pietro in At 10,10-16 e di Giovanni in Ap 21,2-4.
28  La funzione “programmatica” del racconto marciano del battesimo è ben eviden-
ziata nello studio di F. Filannino, il quale adotta la categoria di “battesimo” per presentare 
la particolare relazione che l’evangelista Marco stabilisce fra le attività battesimali che 
vedono coinvolto Gesù nel corso del suo vangelo. Secondo Filannino «il battesimo 
ricevuto da Gesù al Giordano, seguito dalla teofania (Mc 1,9-11), costituisce a livello 
narrativo il fondamento del battesimo in Spirito Santo (Mc 1,8) e del battesimo di 
sofferenza (Mc 10,38-39), che fungono da metafore dell’intero ministero di Gesù» 
(Filannino, I tre battesimi di Gesù nel Vangelo di Marco, 220).



438 439giuseppe de virgilio

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

petizione del verbo in forma passiva baptizesthai (vv. 13.16: essere battez-
zato), che forma una inclusione in cui si riporta il dialogo tra Giovanni 
e Gesù. A seguito del dialogo il Cristo riceve il battesimo e l’evangelista 
si ferma non tanto a descrivere la scena battesimale (immersione nelle 
acque del Giordano), ma quanto accade immediatamente dopo. Uscito 
dall’acqua si aprono i cieli e lo Spirito di Dio discende come una colom-
ba e viene su Gesù. Sovrapposta a questa visione si ha un’audizione: una 
voce di provenienza celeste presenta Gesù e lo proclama Figlio predilet-
to di Colui che parla dai cieli. La visione e l’audizione sono precedute 
nei vv. 16-17 dall’espressione ripetuta kai idou (= ed ecco), che sottolinea 
la connotazione rivelativa dell’intervento di Dio e del suo Spirito nel di-
scendere e risalire del Figlio dalle acque del Giordano. Siamo di fronte 
ad una scena unica nell’economia del racconto matteano, che segna il 
passaggio ufficiale e solenne, dalla sezione dei racconti dell’infanzia ad 
una svolta decisamente cristologica e trinitaria, collegata al ministero 
pubblico del Cristo. Fermiamo la nostra attenzione all’analisi esegetica 
della pericope.

IV.  Mt 3,13-17: approfondimento esegetico

Mentre in Mc 1,9 si specifica che Gesù «venne da Nazaret», in Mt 3,13 
con una formula temporale di transizione (tote: «allora») si segnala che 
Gesù si reca da Giovanni «per farsi battezzare da lui» (v. 13).29 Mentre 
Marco rileva che il Cristo viene da Nazaret, Matteo non ha bisogno 
di specificare la provenienza, visto che ha già presentato le origini di 
Gesù, la condizione della sua famiglia e la sua permanenza a Nazaret 
(Mt 2,23). La decisione di lasciare la famiglia di Nazaret e recarsi al 
Giordano per sottoporsi al battesimo di Giovanni è conseguente alla 
presentazione di Matteo: concepito per opera dello Spirito Santo (Mt 
1,18), proclamato «Emmanuele» (1,23; cfr. Is 7,14), designato «Figlio 
di Dio» (2,15), adorato dai pagani (2,11) e perseguitato fin dalla nascita 
(2,13.20), Gesù obbedisce alla volontà del Padre e intraprende la sua 
missione vivendo in piena solidarietà “penitenziale” con il popolo nel 
deserto. Va sottolineato il richiamo alla regione della Galilea, che nel 
quadro narrativo e teologico del primo evangelista, assume una rile-

29  Nel v. 13 il verbo paraginomai (recarsi) è lo stesso utilizzato per la presentazione del 
Battista (Mt 3,1).



438 439significato e funzione del battesimo di gesù in mt 3,13-17

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

vanza notevole. Gesù vive in Galilea, inizia la sua predicazione nella 
Galilea delle genti e prosegue la sua attività “profetica” nella regione 
galilaica30 fino a quando abbandonerà la Galilea per recarsi in Giudea 
(19,1). Dopo la risurrezione la regione della Galilea assumerà un valore 
paradigmatico, per il fatto che i discepoli ricevono lì le ultime istruzioni 
in vista della loro missione (28,7.10.16).31

Nel v. 14 si registra l’opposizione iniziale del Battista. L’impiego 
del tempo all’imperfetto (diekōlyen auton: «voleva impedirglielo»)32 pone 
in evidenza il ripetuto tentativo con cui Giovanni intende contrastare 
l’intenzione di Gesù. La reazione di Giovanni va compresa nel conte-
sto della sua predicazione. In Mt 3,11 il Battista aveva preannunciato 
al popolo che il suo battesimo era finalizzato alla conversione («io vi 
battezzo nell’acqua per la conversione») e che dopo Giovanni sarebbe 
venuto uno «più forte» di lui, per il quale Giovanni non era degno di 
portare i sandali. Questo personaggio messianico avrebbe battezzato il 
popolo «in Spirito Santo e fuoco». Pertanto la connotazione «giudiziale 
ed escatologica» della predicazione del Battista non era in linea con la 
richiesta che Gesù avanza in Mt 3,13-17: ricevere il battesimo di ac-
qua per la conversione. Per accentuare questa differenza l’evangelista 
aggiunge l’interrogativo retorico del Battista: «sono io che ho bisogno 
di essere battezzato da te, e tu vieni da me?» (3,14).33 I commentato-

30  In Mt 21,11 è designato «il profeta Gesù, da Nazaret di Galilea».
31  Cfr. Grasso, Il Vangelo di Matteo, 106.
32  Il verbo diakolyō (impedire, opporsi) è utilizzato solo in questo contesto nel Nuovo 
Testamento. 
33  La questione del «battesimo di Giovanni» e del perché Gesù si lascia battezzare 
riguarda anche lo sviluppo della cristologia neotestamentaria. Il Cristo, figlio di Dio 
Padre, è senza peccato e in quanto tale non ha bisogno di ricevere il battesimo per la 
conversione. È interessante la tradizione del Vangelo secondo gli Ebrei riportata da Giro-
lamo (cfr. Adv. Pelag. III, 2; PL XXIII, 570B-571a) secondo cui il Signore non aveva 
bisogno alcuno di remissione di peccati. Pertanto il battesimo di Gesù non è finalizzato 
alla remissione dei peccati personali, ma alla rivelazione del compimento del tempo 
messianico. Nell’episodio del battesimo di Gesù occorre vedere l’inizio del tempo esca-
tologico secondo cui il messia “isaiano” (cfr. Is 52,13-53,12) assume su di sé il peccato 
degli uomini con il compito di recare la salvezza all’umanità. A. Feuillet ha individuato 
questo aspetto in un contributo del 1970: cfr. A. Feuillet, La personalité de Jesus entrevue 
à partir de sa soumission au rite de repentance du précurseur, «Revue Biblique» 77 (1970) 30-49. 
Infante riassume in due tipologie le problematiche collegate al racconto del battesimo: 
a) la questione apologetica, che riguarda la difesa del battesimo cristiano rispetto a 



440 441giuseppe de virgilio

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

ri rilevano la funzione “esemplare” dell’atteggiamento di Giovanni ad 
un doppio livello. Sul piano narrativo (livello intra-diegetico), Giovanni 
riveste un ruolo esemplare per la sua umiltà e testimonianza circa il 
riconoscimento del «messia». In questo senso il racconto del Battesi-
mo esprime una doppia testimonianza: quella del Battista che proviene 
“dalla terra” e quella del Padre, che proviene “dal cielo”. 

Sul piano della formazione del primo vangelo (livello extra-diegeti-
co), in Giovanni e nella sua pratica battesimale si intravvede la prassi del 
«movimento battista» attivo a partire dalla seconda metà del sec. I, noto 
alla comunità matteana e agli ambienti che caratterizzano la diffusione 
della pratica battesimale nel primo cristianesimo (cfr. At 18,25; 19,1-
7).34 In definitiva il tentativo da parte di Giovanni di impedire il battesi-
mo di Gesù conferma il ruolo subordinato del Battista rispetto al Cristo 
e, di conseguenza, la giusta interpretazione del lavacro battesimale in 
vista della conversione dai peccati.35

 Il v. 15 è da considerarsi un testo-chiave della rivelazione cristologica, 
per il fatto che riporta le prime parole di Gesù, attestate soltanto nel 
vangelo matteano. La risposta del Signore a Giovanni si articola in tre 
elementi conseguenziali: a) riferimento al tempo («lascia fare per ora»); 
b) motivazione dell’ordine («perché conviene che compiamo ogni giu-
stizia»); c) esecuzione dell’ordine impartito («allora egli lo lasciò fare»). 
A ben vedere nei «racconti dell’infanzia» la figura di Giuseppe, lo sposo 
di Maria, viene presentata in una prospettiva simile a quella del Batti-
sta. Infatti sussiste tra i due personaggi una corrispondenza tra «ordine, 
motivazione ed esecuzione». Si può osservare la triplice scansione in Mt 
1,20-24 (rivelazione in vista dell’accoglienza di Maria e del bambino 

quello giovannita; b) la questione teologica, che riguarda l’identità di Gesù vero Dio e 
vero uomo; cfr. Infante, Il battesimo di Gesù (Mt 3,13-17 par.), 205.
34  Cfr. Ferguson, Il battesimo nella chiesa antica. I primi due secoli, I, 199-207; J.B. Green, 
From ‘John’s Baptism’ to ‘Baptism in the name of  the Lord Jesus’: the Significance of  Baptism in 
Luke-Acts, in Porter, Cross (eds.), Dimensions of  Baptism. Biblical and Theological Studies, 
156-172; Penna, Battesimo e identità cristiana: una doppia immersione, 21-28.
35  Annota Infante: «Mediante il confronto tra i due riti battesimali, la redazione matte-
ana individua e riconosce in Gesù “colui che deve venire” e questi, con la sua risposta 
chiarisce a Giovanni e ai futuri lettori il significato di questo gesto e invita indiretta-
mente tutti ad accogliere e a praticare il nuovo battesimo cristiano» (Infante, Il batte-
simo di Gesù [Mt 3,13-17 par.], 206).



440 441significato e funzione del battesimo di gesù in mt 3,13-17

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

che nascerà); in Mt 2,13-14 (rivelazione dell’imminente persecuzione 
del bambino e fuga in Egitto); in Mt 2,19-21 (rivelazione della morte di 
Erode e del ritorno della famiglia in Israele).36

La risposta di Gesù è motivata dall’improcrastinabilità del battesi-
mo, espressa mediante la singolare formula «lascia fare per ora» (aphes 
arti), a cui segue l’affermazione: «perché conviene (houtōs gar prepon estin 
hēmin)37 che adempiamo ogni giustizia (plērōsai pasan dikaiosynēn)».38 Ob-
bedendo al progetto di Dio e iniziando proprio dal rito battesimale, 
Gesù rivela a Giovanni e ai lettori del vangelo che è venuto a portare 
a compimento con la sua missione la salvezza a favore degli uomini. 
Quanto era stato annunciato nelle Scritture di Israele, ora in Gesù trova 
il suo adempimento e la sua piena attuazione. L’impiego del pronome 
plurale (noi: hēmin) è da intendersi in relazione alla persona di Gesù e 
di Giovanni. Associando così la sua missione a quella del precursore, il 
Signore conferma l’opera messianica che è venuta a realizzare e che è 
stata preparata dal Battista.39 

Circa il termine «giustizia» (dikaiosynē), va sottolineata la pluralità e 
la ricchezza teologica dei significati che emergono dall’impiego di Mat-

36  Annota Infante: «La corrispondenza tra ordine, motivazione ed esecuzione si ri-
trova già in 1,20-24; 2,13-14.19-21 e colloca Gesù a livello dell’annunciatore celeste 
e Giovanni sullo stesso piano di Giuseppe, il giusto (1,19)» (Infante, Il battesimo di Gesù 
[Mt 3,13-17 par.], 206). 
37  Va notato l’impiego peculiare del verbo prepō (prepon estin) che può significare «ri-
splendere, distinguersi, somigliare, adattarsi». Il suo impiego ritorna in 1Cor 11,13; 
Ef  5,3; 1Tm 2,10; Tt 2,1; Eb 2,10; 7,26. Nel nostro contesto assume il significato di 
«essere conveniente», analogamente all’impiego del verbo dein (essere necessario), usa-
to in prospettiva teologica soprattutto per indicare la necessità di aderire alla volontà 
divina. Tale verbo spicca nel terzo vangelo dove dein compare 18 volte, da Lc 2,49 fino 
a Lc 24,44. Il verbo esprime il modo in cui Gesù, nella sua piena libertà, va incontro 
alla necessitas umana e divina della passione, compiendo la volontà di salvezza di Dio 
per tutti gli uomini.
38  L’impiego del verbo pleroō (portare a compimento, adempiere, colmare, eseguire in 
pienezza) è attestato in Matteo 16 volte (2 in Mc e 9 in Lc), soprattutto per introdurre 
citazioni di compimento (cfr. Mt 1,22). 
39  Commenta Grasso: «Il pronome hēmin / “noi” non corrisponde all’uso del plurale 
maiestatis o al coinvolgimento del popolo di Israele, dei discepoli o dei cristiani, ma 
per il contesto è in relazione alla missione del Battista e a quella messianica di Gesù» 
(Grasso, Il Vangelo di Matteo, 107).



442 443giuseppe de virgilio

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

teo.40 La «giustizia» è da intendersi anzitutto come un attributo di Dio 
e una sua proprietà. In quanto «Dio è giusto e giustificante», la realiz-
zazione della «giustizia» portata a compimento da Gesù contiene il di-
namismo salvifico fondato sulla fedeltà di Dio alle sue promesse di vita. 
In Cristo la giustizia assume una valenza messianica e performativa. A 
partire dallo sfondo anticotestamentario, la rivelazione della missione 
cristologica designata come «compiere ogni giustizia (pasan dikaiosynēn)» 
indica l’adempimento del progetto salvifico del Padre che nel Figlio e 
nel tempo della sua missione sulla terra, vuole e realizza pienamente a 
favore dell’intera umanità, l’armonia vitale, pacificante e generativa con 
Dio, tra gli uomini e nella creazione. 

A questa prima accezione si collega il secondo significato di dika-
iosynē, relativo all’idea di giustizia come «esercizio virtuoso» che impe-
gna la coscienza di ciascuna persona a costruire e mantenere relazioni 
giuste ed eque. In questo senso la dikaiosynē riguarda la corrispondenza 
dell’uomo alle esigenze di Dio rivelate attraverso la Legge e i Profeti, 
che il credente deve ascoltare con docilità, accogliere e praticare fatti-
vamente. Secondo la prospettiva neotestamentaria l’essere giusti equi-
vale a compiere la volontà di Dio manifestata agli uomini per mezzo di 
Gesù Cristo. L’essere giusti e il compiere ogni giustizia non si riduce ad 
una formale esecuzione di precetti, ma ad uno stile di vita che implica 
la condizione “obbedienziale”, la scelta spirituale di carattere religio-
so, l’assenso libero al progetto divino e la conseguente corrispondenza 
nell’impegno morale a compiere la volontà di Dio Padre.41 Nel corso 
della sua missione Gesù ritornerà sulla figura del Battista affermando 
che questi era venuto «nella via della giustizia» (Mt 21,32) e questo ri-
chiamo conferma lo stretto collegamento tra l’episodio del battesimo, la 
figura di Giovanni e la missione del Cristo.

Nel v. 16 si designa l’azione del battesimo con il solo verbo baptizein, 
(battezzare, immergere) al participio aoristo (baptistheis – battezzato). 

40  Cfr. Mt 3,15; 5,6.10.20; 6,1.33; 21,32; cfr. Castaño Fonseca, Dikaiosynē en Mateo. 
Una interpretación teológica a partir de 3,15 y 21,32, 76-88; B. Estrada, La giustizia in Matteo: 
Presenza del regno, «Rivista Biblica Italiana» 59 (2011) 373-403.
41  Cfr. Sabbe, Il battesimo di Gesù, 234-235; Lentzen-Deis, Die Taufe, 283; Nepper-Chri-
stensen, Die Taufe im Mattäeus-evangelium, 200; Castaño Fonseca, Dikaiosynē in Mateo. 
Una interpretación teológica a partire de 3,15 y 21,32, 210-217; Grasso, Il Vangelo di Matteo, 
108-109.



442 443significato e funzione del battesimo di gesù in mt 3,13-17

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

L’evangelista non descrive l’atto dell’immersione nelle acque del Giorda-
no, ma mette in risalto quanto accade subito dopo. Quando Gesù risale 
(anebē) dall’acqua42 si evidenziano due segni celesti: «si aprirono i cieli 
(ēneōchthēsan hoi ouranoi)» e Gesù «vide lo Spirito di Dio discendere (kata-
bainon) come una colomba (hōsei peisteran) e venire sopra di lui». Va evi-
denziato come i due verbi «salire e discendere» (anabainein - katabainein), 
unitamente all’indole dell’episodio descritto, appartengono ad un genere 
apocalittico. Infatti vi sono diversi motivi analoghi, ricorrenti nei raccon-
ti di visioni,43 nelle teofanie (Is 63,19b) e nelle epifanie (3Mac 6,18LXX). 

In questa luce si ritiene che la descrizione matteana pretenda di far 
prevalere non tanto un evento naturale esterno, bensì una rivelazione 
divina, narrata con una finalità spirituale, sul modello profetico-apoca-
littico (cfr. Ez 1,1). Oltrepassando i cieli, concepiti come una volta soli-
da che separa la regione celeste da quella terrena, il narratore intende 
sottolineare come Dio rende possibile la comunicazione tra il mondo 
divino e quello terreno. Il lettore avverte che sta per accadere un even-
to radicalmente nuovo, dovuto all’intervento divino che trasforma la 
condizione umana. L’apertura dei cieli prepara la visione dello Spirito 
Santo, associato al simbolo della colomba e caratterizzato come essere 
celeste.44 Allo stesso tempo la discesa dello Spirito ricorda l’investitura 
messianica simboleggiata nell’oracolo isaiano (cfr. Is 11,1-2). È Gesù 
stesso a vedere («vide») la discesa dello Spirito che, nel nostro conte-
sto, viene designato come «Spirito di Dio». La particella che qualifica 
il paragone è hosēi, a differenza di Mc 1,10 (hōs), che esprime meglio il 
dinamismo della visione: è in atto la rappresentazione in forma visibile 

42  L’impiego del verbo anabainō (risalire) allude all’immersione nelle acque del Giorda-
no. Si tratta di un gesto che richiama un evento tipico della storia di Israele: il passag-
gio del popolo attraverso il Giordano dalle steppe di Moab alla terra promessa (cfr. Gs 
3,14-17; 4,19; Sal 114,3.5). 
43  Cfr. Gv 1,51; At 7,56; Ap 4,1; 11,19; 19,11.
44  Alla simbologia della «colomba» si associano motivi diversi: la pace cosmica (Gen 
8,6-12), la figura di Israele come fidanzata di Yhwh (Ct 2,14; 5,2; 6,9), la comunità 
ebraica che ritorna nella terra di Israele (Is 60,8; Os 11,11); cfr. H. Greeven, Peristera, 
in GLNT X, 1944. Nella tradizione ebraica la colomba evoca anche la sapienza di 
Salomone (cfr. Filone, Rerum, 126-127; Mutatione, 248); cfr. L.E. Keck, The Spirit and 
the Dove, «New Testament Studies» 17 (1970) 41-67; Le immagini bibliche. Simboli, figure 
retoriche e temi letterari della Bibbia, a cura di L. Ryken, J.C. Wilhoit, T. Longman III, San 
Paolo, Cinisello Balsamo 2006, 274-275.



444 445giuseppe de virgilio

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

di ciò che è invisibile. Attraverso il discendere di una colomba viene 
rappresentato il movimento dello Spirito che si posa sul Figlio. La di-
sposizione delle parole mostra la stretta relazione tra il “planare” di una 
colomba e il “discendere” dello Spirito45 e più in generale l’incrocio 
tra il risalire del Cristo dalle acque del Giordano e il discendere dello 
Spirito e «venire su di lui» (erchomenon ep’auton).

Nel v. 17 si riporta il contenuto rivelativo della voce celeste, che 
rappresenta il punto culminante del racconto. La frase è introdotta dalla 
ripetizione dell’espressione «ed ecco» (vv. 16.17: kai idou) a cui segue la 
dichiarazione rivolta ai presenti: «Questi è il Figlio mio, l’amato (hou-
tos estin ho hyios ho agapētos): in lui ho posto il mio compiacimento (en hō 
eudokēsa)». In Mc 1,11 e Lc 3,22 la dichiarazione è diretta al Cristo, 
emerso dalle acque del Giordano: «Tu sei il Figlio mio, l’amato: in te ho 
posto il mio compiacimento». La peculiarità della presentazione matte-
ana è finalizzata a presentare l’unicità della rivelazione del Figlio di Dio 
a cui ogni credente della comunità deve poter volgere la sua attenzione. 
Si coglie la dimensione ecclesiale dell’episodio, che coinvolge non solo 
la figura del Battista, ma l’intera comunità destinataria dell’annuncio 
evangelico. La voce celeste esprime la paternità divina e, allo stesso tem-
po, rivela la profonda comunione di amore tra il Padre e il Figlio nello 
Spirito Santo. Per la prima volta la presentazione autorevole dell’iden-
tità di Gesù non proviene da un’attestazione umana, ma dalla stessa 
sorgente celeste, la voce del Padre.46

Dopo la predicazione “severa e radicale” del Battista nelle vesti del 
«profeta escatologico» (Mt 3,1-12), si coglie nella scena del battesimo la 
“tenerezza” dell’amore paterno nei riguardi di Gesù. Egli viene qui pro-
clamato con la sua identità filiale e definito «ho hyios ho agapētos» (il figlio 
l’amatissimo). Si tratta di un’espressione rara nella Bibbia, ma ripresa ed 

45  Annota Infante: «Molteplici sono i possibili riferimenti veterotestamentari: il volteg-
giare sulle acque dello Spirito di Dio fecondatore (LXX Gen 1,2), che nella teologia 
rabbinica (Talmud babil. Hag. 15a) è paragonato ad una colomba; il posarsi dello 
Spirito di Dio sul germoglio di Iesse (LXX Is 11,2); ed infine l’effusione dello Spirito 
sul servo (Is 42,1)» (Infante, Il battesimo di Gesù [Mt 3,13-17 par.], 208).
46  Va ricordato lo stretto collegamento con l’episodio della trasfigurazione, che com-
pleta la confessione cristologica di Simon Pietro: alla dichiarazione umana dell’iden-
tità di Gesù (Mt 16,13-20) segue la conferma celeste rivelata sul monte attraverso la 
voce divina (Mt 17,1-7).



444 445significato e funzione del battesimo di gesù in mt 3,13-17

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

applicata a Gesù diverse volte nel Nuovo Testamento.47 Il collegamento 
anticotestamentario richiama la presentazione del servo di Yhwh in Is 
42,1 ma anche il Sal 2,7. L’attributo agapētos (amatissimo, prediletto, 
unico) che corrisponde all’ebraico jahîd, (unico, cfr. Gen 22,2.12.16) o 
yadîd (amato, cfr. Sal 60,7; 108,7; 126,2), non ha riscontri nei due brani 
anticotestamentari (Is 42,1; Sal 2,7), che designano la figura messianica 
del giusto servo come «eletto» (eklektos) e del «figlio generato (hyios… 
gegennēka se)».48 L.A. Huizenga ha approfondito in chiave teologica il 
collegamento tra l’amore del Padre verso il Figlio amato in Mt 3,17 
e la relazione tra Abramo e Isacco nell’episodio di Gen 22,1-19.49 Il 
collegamento con la figura abramitica e soprattutto con la designazione 
di Isacco come «il figlio l’amato» (Gen 22,2: ton hyion sou ton agapēton)50 
rappresenta una importante tipologia che richiama l’evento battesimale 
e lo proietta verso il compimento pasquale.51 Nel primo vangelo si trova 
l’auto-proclamazione di Gesù come «figlio» direttamente in Mt 11,27; 
24,36; 28,19 e allusivamente nei racconti parabolici di Mt 21,37.38 (i 
vignaioli omicidi); 22,2 (il banchetto di nozze del figlio del re). Inoltre il 
titolo di «figlio di Dio (hyios tou theou)» applicato a Gesù ricorre in alcuni 
contesti: sulle labbra del tentatore (4,3.6), degli indemoniati (8,29), dei 
discepoli (14,33), di Simon Pietro (16,16), del sommo sacerdote (26,63), 

47  Cfr. Mt 17,5, par. Mc 9,7, mentre in Lc 9,35 è definito «eletto» (ho hyios mou ho ek-
lelegmenos) e paralleli; Mc 12,6, par. Lc 20,13 (in Mt 21,37 manca l’attributo agapētos) 
e anche 2Pt 1,17; cfr. A. Scattolon, L’agapētos sinottico, «Rivista Biblica Italiana» 26 
(1978) 3-32.
48  Is 42,1: «Ecco il mio servo (ho pais mou) che io sostengo, il mio eletto (ho eklektos mou) 
di cui mi compiaccio»; Sal 2,7: «Egli mi ha detto: “Tu sei mio figlio (hyios mou sou), io 
oggi ti ho generato (egō sēmeron gegennēka se)”». Annota Grasso: «L’attestazione celeste 
assume un carattere messianico poiché è proprio attraverso lo statuto di figliolanza 
che nella tradizione biblica il messia viene descritto nella sua particolare relazione con 
Dio (Sal 2,7), fondamento della sua azione salvifica» (Grasso, Il Vangelo di Matteo, 110).
49  Cfr. L.A. Huizenga, The New Isaac: Tradition and Intertextuality in the Gospel of  Matthew, 
Brill, Leiden-Boston 2009 («Supplements to Novum Testamentum», 131); Grasso, Il 
Vangelo di Matteo, 110.
50  Gen 22,2 recita: «Prendi tuo figlio, il tuo unigenito che ami (labe ton hyion sou ton 
agapēton hon ēgapēsas), Isacco, va’ nel territorio di Mòria e offrilo in olocausto su di un 
monte che io ti indicherò».
51  Cfr. Huizenga, The  New Isaac: Tradition and Intertextuality in the Gospel of  Matthew, 
153-187 (in relazione al battesimo: cfr. Mt 3,13-17); 237-261 (in relazione all’evento 
pasquale: cfr. Mt 27-28).



446 447giuseppe de virgilio

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

dei passanti (27,40.43), del centurione (27,54). Quando il titolo è posto 
in forma di domanda circa l’identità del Cristo (nel contesto del giudizio 
sinedrita: 26,63) o di sfida (nel contesto delle tentazioni: cfr. 4,3.6; nel 
contesto della crocifissione: cfr. 27,40.43), allora esso corrisponde ad 
una confessione di fede. 

La rivelazione celeste culmina con il «compiacimento» del Padre. 
L’impiego del verbo eudokeō collega l’espressione matteana con l’incipit 
della presentazione del servo di Yhwh in Is 42,1. Secondo J.A. Gibbs il 
retroterra anticotestamentario dell’espressione di Mt 3,17 non sareb-
be il Sal 2,7 ma la relazione tra Dio e Israele (Efraim) espressa in Ger 
31,20TM (38,20LXX) con straordinaria intensità affettiva: «Non è un figlio 
carissimo (hyios agapētos) per me Efraim, il mio bambino prediletto (pai-
dion entryphōn)? Ogni volta che lo minaccio, me ne ricordo sempre con 
affetto. Per questo il mio cuore si commuove per lui e sento per lui pro-
fonda tenerezza (ep’autō eleōn eleēsō auton)».52 Lo studioso intende mostrare 
come nella tipologia abramitica e nella relazione tra Abramo e Isacco, 
si celi la cristologia matteana. La stretta connessione tra la figura del Pa-
dre e quella di Gesù «figlio amato» include anche l’idea di Israele inteso 
come «figlio amato» da Dio. 

Concludendo la nostra analisi va sottolineata la finalità program-
matica del racconto battesimale nell’economia del primo vangelo. Il 
battesimo a cui il Signore si sottopone è da ritenersi l’evento fondativo, 
autorevole e dinamico con cui si presenta l’identità di Gesù nel contesto 
trinitario e si inaugura la sua missione universale finalizzata a «compie-
re ogni giustizia».

V. Messaggio teologico

Segnaliamo tre aspetti che – a nostro giudizio – caratterizzano la fun-
zione del racconto e riassumono la peculiarità del messaggio teologico 
emergente dall’analisi di Mt 3,13-17.

a) La scena del battesimo di Gesù assume nell’architettura del 
primo vangelo una funzione rivelativa, programmatica ed esem-
plare, che contrassegna la cristologia matteana. Anzitutto spicca 

52  Cfr. J.A. Gibbs, Israel Standing with Israel: The baptism of  Jesus in Matthew’s Gospel (Matt 
3:13-17), «Catholic Biblical Quarterly» 64 (2002) 511-526.  



446 447significato e funzione del battesimo di gesù in mt 3,13-17

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

la funzione rivelativa, segnata dal passaggio dalla vita nascosta di 
Nazaret alla presentazione pubblica avvenuta nell’occasione del 
segno penitenziale al Giordano. Presentato nei racconti dell’in-
fanzia in un contesto di persecuzione, costretto ad emigrare e poi 
rientrato in patria, dopo il suo nascondimento il Nazareno sceglie 
di intraprendere il suo ministero inserendosi nella scia dei peni-
tenti per ricevere il battesimo da Giovanni.53 In questa scena si 
colgono due aspetti della rivelazione. Il primo è dato dal ricono-
scimento da parte del Battista e il secondo proviene dalla confer-
ma celeste della voce del Padre. La seconda funzione del racconto 
ha un carattere “programmatico”, collegato alla predicazione del 
Battista. Nella figura del precursore si riassume l’attesa del tempo 
messianico. Il tempo di preparazione annunciato da Giovanni si 
declina in un cammino di conversione finalizzato a disporre il cuo-
re all’incontro con Dio e con il suo inviato. Per questa ragione il 
racconto del battesimo ha una funzione programmatica: mostrare 
il passaggio dalla predicazione giovannita alla nuova missione di 
Gesù. La terza funzione del racconto riguarda l’esemplarità delle 
due figure coinvolte nella scena battesimale. Nel Battista si coglie 
la radicalità ascetica del primato di Dio, della sua volontà e della 
sua giustizia. In Gesù che si lascia battezzare si riassume il proces-
so di solidarietà di Dio per il popolo penitente. Scendendo nelle 
acque del Giordano il Figlio si associa al cammino del popolo nel 
deserto, partecipa alle sue speranze e sceglie di porsi accanto a 
quanti attendono il compimento della salvezza. 

53  Annota Fabris: «Si deve riconoscere che il battesimo ricevuto da Giovanni nel Giorda-
no segna una svolta nella vicenda storica di Gesù. Prima del battesimo egli vive e lavora a 
Nazaret, senza distinguersi dagli altri compaesani e parenti, né per impegno religioso né 
per qualche gesto straordinario. Dopo il battesimo ricevuto da Giovanni presso il fiume 
Giordano, Gesù abbandona la vita privata di Nazaret, si sposta verso la zona orientale 
della Galilea – a Cafarnao, sulla riva del lago – e qui inizia un’attività contrassegnata da 
un forte impegno a favore di persone malate e disabili, insegnando nelle assemblee dei 
villaggi, insieme a un gruppo di uomini e donne adulti. In altre parole, il battesimo di 
Giovanni, per Gesù, è uno spartiacque tra le due forme di vita, quella del falegname di 
Nazaret e quella del profeta di Galilea, che va proclamando a tutti: “Il regno di Dio si è 
fatto vicino!”» (R. Fabris, Gesù il Nazareno, Cittadella, Assisi 2011, 294-304).



448 449giuseppe de virgilio

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

b) Un secondo aspetto è rappresentato dal rapporto tra Giovanni 
e Gesù che richiama la dialettica tra profetismo e messianismo. 
Con la sua incisiva predicazione il Battista incarna la dimensio-
ne profetica evocata nella tradizione anticotestamentaria e se-
gnatamente dà voce all’annuncio escatologico degli ultimi tem-
pi, espresso anche nelle forme e nelle immagini dell’apocalittica 
giudaica. È proprio questo elemento a caratterizzare la predica-
zione di Giovanni e il segno battesimale che prepara la venuta 
del Signore. Giovanni è presentato come «voce di uno che grida nel 
deserto» (Mt 3,3; Is 40,3) e l’intera attività battesimale è finalizzata 
a preparare la via di Dio. Il ministero profetico incarnato dal Bat-
tista rappresenta quell’umile e prezioso servizio in vista dell’av-
vento del Regno. Nel racconto battesimale si evidenzia la netta 
superiorità di Cristo e della sua investitura messianica. Gesù viene 
riconosciuto dal Battista come l’atteso giudice escatologico, che 
è più forte (hischyroteros) di lui, venuto a portare un battesimo in 
Spirito Santo e fuoco, che oltrepassa il semplice lavacro di acqua 
in vista della conversione. Il dialogo tra le due figure evidenzia allo 
stesso tempo continuità e discontinuità. Se da una parte si coglie 
una continuità tra la predicazione del Battista e quella di Gesù 
(Mt 3,2; 4,17), dall’altra si deve ammettere la discontinuità tra il 
battesimo mediante acqua e l’azione messianica del battesimo in 
Spirito Santo e fuoco. 

c) Il terzo aspetto è costituito dal dinamismo dello Spirito che 
abilita i credenti a diventare «figli adottivi di Dio», a vivere in 
uno stile fraterno e a partecipare alla missione del Figlio. Il dare 
pieno compimento alla giustizia divina (Mt 3,15) riassume il nu-
cleo del messaggio battesimale contenuto nel racconto matteano. 
Abbiamo approfondito la valenza teologica della «giustizia» nel 
primo vangelo e in questa linea con il battesimo si inaugura il 
compimento del progetto salvifico di Dio nella missione del Cri-
sto. Questi, come il servo di Yhwh, è sostenuto dall’azione dello 
Spirito Santo e presentato in chiave messianica (Is 42,1) come il 
«Figlio amato» in cui il Padre ha posto il suo compiacimento. Vo-
cazione e missione di Cristo si coniugano nell’episodio del batte-
simo, in cui la comunità riconosce, insieme all’investitura di Gesù, 
la responsabilità della propria missione universale (Mt 28,19). Il 



448 449significato e funzione del battesimo di gesù in mt 3,13-17

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 427-449

dinamismo dello Spirito che anima la predicazione di Gesù si de-
clinerà dopo la Pasqua sui discepoli, chiamati a proseguire l’evan-
gelizzazione, facendo discepole tutte le genti e battezzandole. Allo 
stesso tempo la «figliolanza» di Gesù viene estesa a tutti i battez-
zati. Accogliendo il battesimo di Cristo i credenti condividono la 
comunione fraterna e filiale, divenendo membri della comunità 
della nuova alleanza.  

VI. Conclusione

Ripercorrendo gli aspetti letterari e teologici di Mt 3,13-17 abbiamo 
evidenziato la funzione programmatica della pericope matteana. La sua 
peculiarità è connotata da tre principali dimensioni. In primo luogo 
spicca la dimensione “trinitaria”, contrassegnata dalla “presenza” dello 
Spirito Santo e dalla voce di Dio che presenta Gesù come «figlio amato, 
nel quale è posto il compiacimento». Il racconto battesimale rivela la 
profonda comunione trinitaria e allo stesso tempo schiude in modo defi-
nitivo la «comunicazione» tra il cielo e la terra. La seconda dimensione 
è “cristologica”, centrata sulla presentazione della figura messianica e 
filiale di Gesù. Il Cristo è l’amato del Padre e viene inviato a compiere 
le attese salvifiche del popolo. Una ultima dimensione è di carattere “ec-
clesiologico” e riguarda il cammino battesimale dei credenti, chiamati a 
seguire l’esempio di Cristo. Dopo la Pasqua, saranno i discepoli a nome 
dell’intera comunità dei credenti a divenire protagonisti dell’evangeliz-
zazione, facendo discepoli tutte le genti e battezzandoli nel nome del 
Padre, del Figlio e dello Spirito Santo.




