
RIVELAZIONE ED ERMENEUTICA DELLA BIBBIA 
SECONDO J. RATZINGER 

REVELATION AND HERMENEUTICS OF THE BIBLE 
ACCORDING TO J. RATZINGER

Mauro Gagliardi* 

Riassunto: Pur non essendo stato un biblista 
in senso stretto, J. Ratzinger ha seguito da vici-
no lo sviluppo della teologia e dell’esegesi bibli-
che per l’intero arco della sua pluridecennale 
attività teologica. Egli si è posto dinanzi a tale 
sviluppo con un atteggiamento al contempo 
costruttivo e critico, evidenziando grandezza 
e limiti degli approcci esegetici più recenti e 
indicando la via per la loro correzione e inte-
grazione. La Bibbia non va considerata esclu-
sivamente come un insieme di testi antichi, ma 
anche come la forma scritta della Rivelazione 
che Dio rivolge agli uomini in ogni tempo, 
quindi anche al presente. L’amicizia con Cristo 
e l’inserimento nella Chiesa sono altri elemen-
ti irrinunciabili per attuare un’ermeneutica 
biblica adeguata al proprio oggetto. La pre-
sente Nota espone in maniera sintetica questi 
importanti aspetti del pensiero ratzingeriano, 
non solo a scopo di documentazione, ma anche 
di progettazione per il prosieguo positivo degli 
studi biblico-teologici nel futuro.

Parole chiave: Joseph Ratzinger, Benedetto 
XVI, Bibbia, Rivelazione, Ermeneutica.

Abstract: Although not a biblical scholar in 
the strict sense, J. Ratzinger has closely moni-
tored the development of  biblical theology and 
exegesis throughout his decades-long theologi-
cal activity. He has stood before this develop-
ment with an attitude at once constructive and 
critical, pointing out greatness and limitations 
of  the most recent exegetical approaches and 
showing the way for their correction and in-
tegration. The Bible should not be considered 
exclusively as a collection of  ancient texts, but 
also as the written form of  the Revelation that 
God addresses to people in all times, thus also 
in the present. Friendship with Christ and in-
sertion into the Church are other indispens-
able elements for implementing a biblical her-
meneutic appropriate to its object. This Note 
succinctly sets forth these important aspects of  
Ratzingerian thought, not only for the purpose 
of  documentation, but also for planning for the 
positive continuation of  biblical-theological 
studies in the future.

Keywords: Joseph Ratzinger, Benedict XVI, 
Bible, Revelation, Hermeneutics.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 451-467
e-ISSN 1972-4934
DOI 10.17421/ATH392202505

* Pontificio Ateneo Regina Apostolorum, Roma. Orcid: 0009-0009-9122-0247
Testo della conferenza tenuta il 19 giugno 2024, nell’ambito del Convegno Understanding the Old Testament 
as Christian Scripture. An International Symposium, presso la Pontificia Università di San Tommaso d’Aquino 
(Angelicum). Un’esposizione ben più ampia e particolareggiata su questi temi si trova in M. Gagliardi, 
Rivelazione, ermeneutica e sviluppo dottrinale in Joseph Ratzinger. Un contributo indiretto alla sinodalità, UPRA-IF 
Press, Roma 2023 (disponibile anche in lingua inglese: Revelation, Hermeneutics, and Doctrinal Development in 
Joseph Ratzinger, Emmaus Academic, Steubenville 2024).



452 453mauro gagliardi

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 451-467

Sommario: I. Ratzinger biblista? II. La trilogia Gesù di Nazaret. III. La conferenza «L’interpreta-
zione biblica in conflitto». IV. La tesi di abilitazione su san Bonaventura. V. Conclusioni. 

I. Ratzinger biblista?

Joseph Ratzinger è stato uno dei teologi cattolici più noti e rilevanti del 
sec. XX. La sua vasta produzione bibliografica ha spaziato su molteplici 
temi, tra i quali spiccano la teologia fondamentale, la teologia dogmati-
ca e la teologia liturgica. Per quanto egli abbia toccato spesso, nelle sue 
opere, il tema dell’interpretazione biblica, nessuno direbbe che Ratzin-
ger sia stato un biblista. Non può, di conseguenza, passare inosservato 
il fatto che egli, nel proprio testamento, abbia scritto le seguenti parole: 
«Sono ormai sessant’anni che accompagno il cammino della Teologia, 
in particolare le Scienze bibliche…». Il testamento è stato firmato il 29 
agosto 2006, quando Ratzinger era già Papa, ma è stato pubblicato solo 
dopo la sua morte, avvenuta il 31 dicembre 2022. Di certo Ratzinger 
stesso non si sarebbe definito né un esegeta, né un biblista di professio-
ne, eppure nelle sue ultime volontà egli ha affermato di aver osservato 
per sei decenni lo sviluppo della teologia contemporanea, in particolare 
quello degli studi biblici.

Chi conosce il pensiero e gli scritti di questo autore potrà confer-
mare che l’autocomprensione da lui espressa nel testamento non è in-
fondata. Per quanto Ratzinger non abbia pubblicato volumi di esegesi 
o teologia biblica (a meno che non si consideri la trilogia su Gesù di 
Nazaret1 un testo che rappresenta la seconda), è però vero che egli ha 
sempre dedicato grande attenzione a studiare i saggi degli esegeti e dei 
biblisti, non poche volte anche per criticarne certi assunti di fondo. È lui 
stesso a riconoscere il carattere critico del proprio lavoro, quando – con-
tinuando il suo testamento – scrive: «con il susseguirsi delle diverse ge-
nerazioni [di studiosi] ho visto crollare tesi che sembravano incrollabili, 

1  Cfr. J. Ratzinger, Gesù di Nazaret, Rizzoli, Milano 2007; Gesù di Nazaret. Seconda Parte: 
Dall’ingresso in Gerusalemme fino alla risurrezione, LEV, Città del Vaticano 2011; L’infanzia 
di Gesù, Rizzoli-LEV, Milano-Città del Vaticano 2012. Citeremo questi volumi indi-
candoli con numero romano (I-III) seguito dal numero di pagina e aggiungendo tra 
parentesi il riferimento alla loro riedizione in forma di opera unica all’interno del 
volume: J. Ratzinger, Gesù di Nazaret. La figura e il messaggio (Opera Omnia, VI/1), LEV, 
Città del Vaticano 2013 (d’ora in poi JROO VI/1). Si tenga presente che, nella ripub-
blicazione effettuata all’interno dell’Opera Omnia, il vol. III, dedicato all’infanzia di 
Gesù, è stato anteposto agli altri due.



452 453rivelazione ed ermeneutica della bibbia secondo j. ratzinger

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 451-467

dimostrandosi essere semplici ipotesi: la generazione liberale (Harnack, 
Jülicher, ecc.), la generazione esistenzialista (Bultmann ecc.), la genera-
zione marxista».

È opportuno aggiungere subito che la chiara e ripetuta critica rivolta 
da Ratzinger all’esegesi contemporanea non è totalizzante. Accanto al 
rilevamento di difetti ed errori, egli ha ricordato anche i frutti buoni 
prodotti dal grande movimento di rinnovamento degli studi biblici.

II. La trilogia Gesù di Nazaret

Ad esempio, nei volumi su Gesù di Nazaret, basandosi su Dei Verbum e 
su altri documenti magisteriali più recenti, egli ricorda che «il metodo 
storico […] è e rimane una dimensione irrinunciabile del lavoro esege-
tico». L’ermeneutica basata sulla fede non esclude, ma anzi include il 
ricorso alle moderne tecniche storico-critiche, l’accettazione delle quali 
non rappresenta un omaggio alle mode intellettuali di un’epoca, né è 
un segno di debolezza. L’uso del metodo storico in esegesi è giustificato 
dalla «intrinseca natura della teologia e della fede»2, che hanno come 
proprio oggetto innanzitutto qualcosa che è avvenuto nella storia e non 
un’idea atemporale. La posizione del Nostro è chiara: «Il metodo sto-
rico-critico è una delle dimensioni fondamentali dell’esegesi, ma non 
esaurisce il compito dell’interpretazione per chi nei testi biblici vede 
l’unica Sacra Scrittura e la crede ispirata da Dio»3.

Qui troviamo esposta, in breve, la metodologia di interpretazione 
della Bibbia proposta da Ratzinger. Il segreto – se così si può dire – con-
siste nell’integrare l’interesse per il senso letterale con la dimensione del 
rapporto personale con Cristo e la sua verità4. L’Autore lo ripete nel 

2  Gesù di Nazaret, I, 11 ( JROO VI/1, 120).
3  Gesù di Nazaret, I, 12 ( JROO VI/1, 121). 
4  In un breve testo come questo, è impossibile affrontare tutta una serie di interrogativi 
che emergono dalla lettura e di approfondimenti che potrebbero essere legittimamen-
te richiesti, dovendoci limitare a offrire un abbozzo complessivo dell’approccio ratzin-
geriano all’ermeneutica (intesa in senso ampio) e all’esegesi biblica. Anche la citazione 
di bibliografia secondaria deve essere qui sacrificata. Per ulteriori approfondimenti, si 
potranno consultare sia il volume citato alla nota 1, sia un testo apparso nella collana 
di manuali Teologia Ecclesiale: cfr. M. Tábet, Lettura multidimensionale della Sacra Scrittura. 
Introduzione allo studio della Bibbia, Fede & Cultura, Verona 2011. Di quest’ultimo, si 
vedano in particolare il cap. II, per una panoramica sulla validità e i limiti dell’attuale 



454 455mauro gagliardi

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 451-467

breve riferimento ermeneutico della «Premessa» al vol. III di Gesù di Na-
zaret: «Un’interpretazione giusta [...] richiede due passi: Da una parte, 
bisogna domandarsi cosa intendevano dire con il loro testo i rispettivi 
autori, nel loro momento storico […]. La seconda domanda del giusto 
esegeta deve essere: è vero ciò che è stato detto? Riguarda me? E se mi 
riguarda, in che modo?»5. In altri termini, si tratta di coniugare passato 
e presente del testo biblico.

Nei suoi scritti, Ratzinger ha ripetuto molte volte che si deve evi-
tare di interpretare la Bibbia come se si trattasse semplicemente di un 
vecchio libro. È chiaro che la Bibbia è anche questo; anzi è un insieme 
di vecchi libri, scritti in epoche e contesti molto diversi tra loro e dalla 
mano di numerosi autori umani. Questa dimensione umana del testo 
biblico è l’oggetto proprio del metodo storico-critico, che quindi resta 
necessario. Il problema è l’applicazione unilaterale dell’approccio stori-
co e filologico al testo. La Bibbia è un libro che è anche opera umana, 
ma soprattutto è il libro della divina rivelazione. L’aspetto teologico del 
libro sacro non è investigabile per via puramente storica e richiede un 
approccio diverso, veramente teologico. Tra l’altro, mentre un’applica-
zione unilaterale del metodo storico-critico relega la Bibbia nel passato, 
un approccio teologico e di fede la mantiene sempre viva e attuale nel 
presente, per noi, per me.

La precisione nella spiegazione del passato è tanto la forza quanto 
il limite del metodo storico-critico. Altro notevole limite è che questo 
metodo non valorizza l’unità della Scrittura, ma tende a separare i vari 
segmenti di essa, per poi ulteriormente dissezionarli in base alla reale o 
presunta storia della loro redazione.

Il fenomeno dell’esegesi canonica è nato come antidoto a questi li-
miti. Da alcuni decenni, numerosi esegeti hanno imparato a riconoscere 
l’unità della Scrittura non solo come dato teologico imposto dall’esterno 
sulla Bibbia, ma anche come processo che si evidenzia nel testo stesso, 
particolarmente nel rapporto tra libri anteriori e posteriori: «I testi an-
tichi in una situazione nuova, vengono ripresi, compresi e letti in modo 
nuovo. […] La formazione della Scrittura si configura come un processo 

uso del metodo storico-critico in ambito biblico, e il cap. V, per un’analisi dell’approc-
cio ratzingeriano all’esegesi.
5  Gesù di Nazaret, III, 5 ( JROO VI/1, 13).



454 455rivelazione ed ermeneutica della bibbia secondo j. ratzinger

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 451-467

della parola che a poco a poco dischiude le sue potenzialità interiori, che 
in qualche modo erano presenti come semi, ma si aprono solo di fronte 
alla sfida di nuove situazioni, nuove esperienze e nuove sofferenze»6.

L’unità della Scrittura, ad ogni modo, oltre ad essere notata a par-
tire dal testo stesso, richiede anche una spiegazione teologica. È qui che 
Ratzinger ricorre al noto principio cristocentrico ed escatologico. Chi 
osserva il tortuoso e lento processo della parola che cresce, «a partire 
da Gesù Cristo può riconoscere che nell’insieme c’è una direzione, che 
l’Antico e il Nuovo Testamento sono intimamente collegati tra loro». 
L’Autore ricorre all’importante sintagma «ermeneutica cristologica» e 
lo fa nel momento in cui insiste sulla necessità della fede per compren-
dere la Scrittura: «Certo, l’ermeneutica cristologica, che in Gesù Cristo 
vede la chiave del tutto e, partendo da Lui, apprende a capire la Bibbia 
come unità, presuppone una scelta di fede e non può derivare dal puro 
metodo storico». Simile scelta di fede non è però irrazionale, in quanto 
«ha dalla sua la ragione – una ragione storica – e permette di vedere 
l’intima unità della Scrittura e di capire così in modo nuovo anche i 
singoli tratti di strada, senza togliere loro la propria originalità storica»7.

Oltre ad aver utilizzato, nel vol. I di Gesù di Nazaret, l’espressione 
«ermeneutica cristologica», nel vol. II Ratzinger ricorre anche a «er-
meneutica della fede», che egli contrappone a una «ermeneutica po-
sitivistica»: l’esegesi storico-critica «deve imparare che l’ermeneutica 
positivistica da cui essa prende le mosse non è espressione della ragione 
esclusivamente valida che ha definitivamente trovato se stessa, ma co-
stituisce una determinata specie di ragionevolezza storicamente con-
dizionata, capace di correzione e di integrazioni e bisognosa di esse. 
Tale esegesi deve riconoscere che un’ermeneutica della fede, sviluppata 
in modo giusto, è conforme al testo e può congiungersi con un’erme-
neutica storica consapevole dei propri limiti per formare un’interezza 
metodologica»8. Una simile sintesi delle ermeneutiche potrà tornare a 
far comprendere la validità dell’esegesi patristica anche oggi.

Accanto al cristocentrismo, l’altro grande polo della teologia di Ra-
tzinger è la Chiesa. È il riferimento al Corpo di Cristo che giustifica 

6  Gesù di Nazaret, I, 14-15 ( JROO VI/1, 123-124). 
7  Gesù di Nazaret, I, 15 ( JROO VI/1, 124). 
8  Gesù di Nazaret, II, 6-7 ( JROO VI/1, 448).



456 457mauro gagliardi

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 451-467

la necessità di una esegesi non solo letterale della Scrittura. La stessa 
nozione di ispirazione biblica viene riletta in chiave ecclesiologica: ispi-
razione significa che l’agiografo «non parla da privato come un soggetto 
chiuso in se stesso. Parla in una comunità viva e quindi in un vivo mo-
vimento storico che non è fatto da lui e neppure dalla collettività, ma 
nel quale è all’opera una superiore forza guida». La parola biblica, di 
conseguenza, come e ancor più di ogni altra parola umana, «reca in sé 
una rilevanza superiore alla immediata consapevolezza che può averne 
avuto l’autore al momento». Esistono, quindi, dimensioni della parola 
che trascendono il suo significato letterale e che sono state colte in modo 
adeguato dall’antica dottrina sui diversi sensi della Scrittura. «I quattro 
sensi della Scrittura non sono significati singoli giustapposti, ma appun-
to dimensioni dell’unica parola, che va oltre il momento»9. 

Tutto ciò implica che la Bibbia non sia solo un esemplare di lettera-
tura antica. Essa si è formata ed è cresciuta all’interno del soggetto vivo 
del popolo di Dio in cammino e ancora oggi vive in esso, un popolo 
che – come dice la qualifica stessa, popolo di Dio – non è autosufficien-
te, essendo invece condotto e interpellato da Dio. La Scrittura si trova 
quasi nel mezzo tra Dio e il suo popolo: da una parte, essa «è il criterio 
che viene da Dio e la forza che indica la strada al popolo, ma, dall’altra 
parte, la Scrittura vive solo in questo popolo, che nella Scrittura trascen-
de se stesso e così […] diventa appunto popolo di Dio». «Il popolo di 
Dio – la Chiesa – è il soggetto vivo della Scrittura; in esso le parole della 
Bibbia sono sempre presenza»10.

Le posizioni in ambito di esegesi biblica, espresse nell’ultima gran-
de opera di Joseph Ratzinger dedicata a Gesù, radicano nell’immensa 
produzione precedente del teologo bavarese. Potremmo qui richiama-
re numerosi elementi, quali le osservazioni critiche rivolte dall’autore, 
nel suo libro Dogma e Predicazione, all’esegeta tedesco Herbert Haag, il 
quale aveva sostenuto che, in base all’esegesi scientifica della Bibbia, 
era ormai necessario dichiarare che il diavolo non esiste, trattandosi 
semplicemente di una rappresentazione del concetto di peccato. O po-
tremmo scorrere le tesi cristologiche dell’opera di carattere maggior-
mente spirituale Guardare al Crocifisso, dove Ratzinger sottolinea che solo 

9  Gesù di Nazaret, I, 16 ( JROO VI/1, 125). 
10  Gesù di Nazaret, I, 17 ( JROO VI/1, 125-126).



456 457rivelazione ed ermeneutica della bibbia secondo j. ratzinger

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 451-467

entrando nella preghiera di Gesù al Padre, preghiera che è dimensione 
fondamentale della vita terrena di Cristo, possiamo davvero conoscerlo 
e comprenderlo (cfr. Tesi 3). L’autore ricorda, ad ogni modo (cfr. Tesi 
4), che tale ingresso nella preghiera del Signore non si compie da soli, 
bensì nella comunione con tutti i fratelli di Gesù, ossia con la Chiesa. 
Vogliamo invece soffermarci più a lungo – per quanto sempre succin-
tamente – sul contributo più sistematico che egli ha scritto riguardo al 
nostro tema. Si tratta di una conferenza pronunciata nel 1988 a New 
York, dal titolo «L’interpretazione biblica in conflitto». 

III. La conferenza «L’interpretazione biblica in conflitto»

Questa famosa conferenza di Ratzinger, nell’edizione pubblicata suc-
cessivamente in italiano, leggermente più ampia della versione originale 
inglese, è suddivisa in tre parti. La I parte si intitola «Considerazio-
ni preliminari: la situazione ed il compito» e rappresenta l’approccio 
contestuale. La II parte sviluppa una «Auto-critica del metodo stori-
co-critico sul paradigma metodologico di Martin Dibelius e Rudolph 
Bultmann», corrispondendo quindi alla pars destruens. La III e ultima 
parte, che rappresenta la pars construens, è dedicata agli «Elementi fonda-
mentali per una nuova sintesi».

L’allora Prefetto della CDF esordisce citando la «Storia dell’Anticri-
sto», una novella del pensatore e poeta russo Wladimir Solov’ëv (1853-
1900), nella quale il nemico di Cristo si presenta ai credenti vantandosi 
di aver ottenuto il dottorato in teologia presso la prestigiosa Universi-
tà tedesca di Tubinga e di aver scritto un’opera esegetica pioneristica: 
«L’Anticristo, celebre esegeta!»11. Si tratta di una presentazione ironica, 
mediante la quale Solov’ëv, già nel 1899, metteva il dito sulla piaga della 
crisi e degli effetti della cosiddetta esegesi biblica scientifica. Ratzinger 
parte da qui e delinea, mediante alcune chiare pennellate, il problema 
dell’esegesi scientifica moderna. Questa si propone di scoprire fino in 
fondo l’azione dell’uomo nel testo biblico e, nel far ciò, continua a insi-
stere e scavare, fin quando non viene reso tutto chiaro, tutto alla portata 
dell’intelletto naturale. «La fede non è un elemento costitutivo del me-

11  «L’interpretazione biblica in conflitto. Problemi del fondamento ed orientamento 
dell’esegesi contemporanea», in L. Pacomio (ed.), L’esegesi cristiana oggi, Piemme, Casa-
le Monferrato 1991, 93-125 (d’ora in poi InterBib), 93. 



458 459mauro gagliardi

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 451-467

todo e Dio non è un fattore di cui occorre tener conto nell’avvenimento 
storico». Bisogna, dunque, procedere ad una dissezione del testo sacro 
(ormai non più tale) e andare alla ricerca di tutte le sue fonti umane e 
della storia della sua formazione, allo scopo di «spiegare come è acca-
duto che successivamente l’idea di Dio sia stata reintrodotta ovunque 
nella trama»12. In altri termini, Ratzinger sta dicendo che ora la Bibbia 
non viene considerata come Parola di Dio rivolta agli uomini, ma come 
letteratura umana nella quale, per qualche ragione, si è poi inserito il 
concetto, o la credenza, di Dio. Chiaramente un simile metodo per sua 
stessa natura produrrà una ridda di ipotesi che si contraddicono conti-
nuamente l’una con l’altra.

Di fronte a questa situazione, si può reagire in modo estremo, a 
destra o a sinistra. Vi possono essere teologi che si distaccano dal testo 
biblico, ormai ritenuto inaffidabile o incomprensibile, e sviluppano una 
teologia che si rifà al minimo alla Bibbia13; oppure si può cadere in una 
lettura fondamentalistica della Sacra Scrittura, che rifiuta a priori qua-
lunque approccio storico-critico e si limita a uno stretto letteralismo. È 
necessario percorrere una via diversa, la via di un’ermeneutica che non 
consideri il testo come qualcosa del passato, ma come realtà che parla 
all’esistenza oggi. Tuttavia, nota Ratzinger, per quanto si siano fatti dei 
passi avanti su questa strada, il compito di creare un’ermeneutica bi-
blica adeguata al suo oggetto resta ancora da svolgere. Di certo non è 
riuscito nell’impresa Bultmann, con la sua ermeneutica esistenzialistica 
di stampo heideggeriano, che favorisce la vitalità della Scrittura per il 
presente della fede, ma non è adatta per mantenere saldo anche il carat-
tere storico e originario del testo. Non mancano poi ermeneutiche che 
potremmo definire “di parte”, come quella femminista o materialista, 
che non vanno neanche definite ermeneutiche, perché non ricercano il 
senso del testo, ossia il suo contenuto (la verità), ma solo ciò che del testo 
può essere utile per la prassi che si è scelto di mettere in atto.

Ratzinger inserisce qui anche un riferimento al Vaticano II che, in 
ambito cattolico, «non ha certo creato questo stato di cose, ma non è 

12  InterBib, 94.
13  Ratzinger cita (cfr. 95, nota 2) i casi di Paul Tillich e Karl Rahner (soprattutto le 
ultime opere di quest’ultimo). 



458 459rivelazione ed ermeneutica della bibbia secondo j. ratzinger

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 451-467

stato nemmeno in grado di impedirlo»14. La Dei Verbum ha cercato un 
equilibrio tra i due aspetti dell’interpretazione, quello storico e quello 
teologico. Tra i criteri per una lettura teologica, spiccano quelli dell’u-
nità del testo biblico, nonché della dimensione ecclesiale della Scrittura 
e della sua interpretazione. Secondo il Concilio, la Tradizione non è di 
ostacolo nell’accesso al senso della Bibbia, anzi apre la strada ad esso. 
Questo però implica anche il ruolo che l’autorità della Chiesa svolge 
rispetto all’interpretazione, il che è esattamente ciò che l’esegesi moder-
na esclude. Per quest’ultima, «o l’interpretazione è critica, o si rimette 
all’autorità; le due cose insieme non sono possibili». Nel suo insieme, 
«l’interpretazione tradizionale viene considerata come pre-scientifica e 
ingenua; solo l’interpretazione storico-critica sembra capace di dischiu-
dere veramente il testo»15. L’Autore, comunque, si dice convinto che 
una lettura integrale di Dei Verbum permetta di trovare gli elementi per 
una sintesi tra lettura storica e lettura teologica; purtroppo la ricezione 
post-conciliare della Costituzione sulla divina Rivelazione ha pratica-
mente lasciato cadere in oblio la parte teologica e ha presentato Dei 
Verbum solo come approvazione del metodo storico-critico.

Per uscire dallo stallo, è necessario che si sviluppi un’auto-critica del 
metodo, soprattutto di quell’atteggiamento di sicumera per cui spesso 
gli esegeti pretendono di raggiungere conclusioni che abbiano la stessa 
certezza di quelle delle scienze positive. «Ciò che l’esegeta ha determi-
nato una prima volta, non può essere messo in questione che da altri 
esegeti: ecco la regola pratica che è generalmente presupposta; e la si 
considera scontata. Ma in questo caso è precisamente il modello che 
offrono le scienze naturali che dovrebbe condurre a adottare il “princi-
pio di indeterminazione” di Heisenberg, e ad applicarlo egualmente al 
metodo storico»16. In realtà, ogni interpretazione suppone un coinvolgi-
mento dell’interprete. La pura obiettività scientifica è un’astrazione. La 
partecipazione personale è anzi presupposto della conoscenza.

Nella II Parte dello studio, Ratzinger sviluppa per l’appunto una 
critica operata dall’interno del metodo storico-critico, ispirandosi alla 
tesi dottorale di Reiner Blank, dedicata alla storia delle forme secon-

14  InterBib, 98.
15  InterBib, 99.
16  InterBib, 101.



460 461mauro gagliardi

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 451-467

do Dibelius e Bultmann17. Entrambi vollero sviluppare un metodo per 
poter distinguere, in modo davvero scientifico e non arbitrario, ciò che 
nella Bibbia è storico, da ciò che non lo è. Nonostante numerose diffe-
renze di dettaglio tra i loro metodi, Dibelius e Bultmann condividevano 
gli assunti di fondo, che essi ritenevano, senza discuterli, certi. Si parte 
dalla priorità della predicazione rispetto all’evento: ciò che è originario 
è la parola, non l’evento storico da essa narrato. Rovesciando in questo 
modo l’ordine della realtà, ne consegue che l’evento viene compreso 
come creazione fatta dalla parola (dalla predicazione, dal kerygma), più 
che essere la parola a corrispondere all’evento. L’evento decade al rango 
di creazione mitica. Un assioma di fondo di questi due studiosi è dun-
que la discontinuità, che vige fra la tradizione pre e post-pasquale, come 
pure all’interno di ciascuna tradizione. Se vi è discontinuità all’interno 
della stessa tradizione neotestamentaria, è evidente che una discontinui-
tà maggiore deve vigere nel passaggio dall’Antico al Nuovo Testamento. 
Quando il Nuovo Testamento si richiama all’Antico, pretendendo così 
di essere in continuità con esso, ebbene questa è una delle forme in cui 
si manifesta l’attitudine mitizzante della Bibbia.

Un altro presupposto comune ai due studiosi è che solo ciò che è 
semplice è primitivo; di conseguenza, elementi più complessi devono 
essere ritenuti espressione di strati tardivi della tradizione neotestamen-
taria. Se quindi un testo è semplice, esso appartiene all’origine; se è ela-
borato, è tardivo. Ratzinger oppone giustamente a questa idea l’osser-
vazione per cui, in realtà, la semplicità o complessità di un testo dipende 
dalla teologia di riferimento di chi lo valuta. Ma, più in profondità, il 
Nostro denuncia il sostrato filosofico di questa impostazione, corrispon-
dente a una trasposizione del modello evoluzionista in filosofia della 
storia. In termini più semplici, Dibelius e Bultmann presuppongono che 
la storia sia in costante crescita, una crescita che amplifica il piccolo e 
che rende complesso ciò che originariamente è embrionale. Un altro 
filosofo di riferimento per questa impostazione è Kant, per il quale l’es-
sere è accessibile alla conoscenza umana solo indirettamente, ossia non 
con la ragion pura, bensì nei postulati della ragion pratica, della morale. 
A livello teologico, ciò implica che non vi possa essere davvero cono-

17  Cfr. R. Blank, Analyse und Kritik der formengeschichtlichen Arbeiten von Martin Dibelius und 
Rudolf  Bultmann, Friedrich Reinhardt, Basel 1981.



460 461rivelazione ed ermeneutica della bibbia secondo j. ratzinger

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 451-467

scenza di Dio e che la Rivelazione coincida con l’atteggiamento morale 
“escatologico” dei credenti, che per Bultmann, più che un’etica vera e 
propria, è un ethos. Ecco perché i miracoli, le profezie e tutto quanto ha 
sapore di soprannaturale può e deve essere demitizzato, non trattandosi 
di veri incontri con Dio. Al di là di altri dettagli, ciò che emerge con 
chiarezza da questa analisi è che un simile modo di affrontare l’esegesi 
non è il risultato di considerazioni storiche, provenendo invece da un 
insieme di presupposti sistematici.

Si giunge così alla III parte, in cui Ratzinger formula una proposta 
in vista di una nuova sintesi, a livello ermeneutico, tra storia e signifi-
cato. Il punto basilare è che occorre rifarsi ad una filosofia che sia più 
adatta a operare un vero ascolto dei testi, ossia che sia meno arbitraria 
e presenti minori ostacoli alla loro comprensione.

In primo luogo, bisogna accogliere il richiamo di san Gregorio di 
Nissa, che invitava il teologo razionalista Eunomio a non confondere 
teologia e fisiologia. Una cosa è il mistero della teologia, un’altra è 
la scienza della natura, diceva Gregorio. L’esegesi moderna, avendo 
scacciato Dio nell’ambito dell’inaccessibile, tratta poi il testo biblico 
secondo la fisiologia, ossia in modo umano, naturale. La pretesa di 
raggiungere in esegesi certezze simili a quelle delle scienze naturali è 
illusoria, perché misconosce le caratteristiche proprie della Parola. La 
Parola può essere capita solo in una «sim-patia», nella disponibilità a 
sperimentare cose nuove e a lasciarsi condurre su un cammino nuovo. 
«Di conseguenza, l’esegeta non deve affrontare l’interpretazione del 
testo con una filosofia precostituita: non deve piegarsi agli imperativi 
di una visione del mondo che si presenta moderna o “scientifica”, che 
determini in partenza ciò che può o non può essere». Egli non può 
escludere a priori che Dio «possa entrare ed agire nella storia umana». 
L’esegeta deve farsi «istruire dallo straordinario»18 e deve essere pronto 
ad accettare che nella storia accadano, almeno di tanto in tanto, cose 
che normalmente non succedono.

Ratzinger ripropone il modello esegetico di san Tommaso d’Aqui-
no, prendendo spunto dal lavoro al riguardo di Maximino Arias Reye-

18  Nella versione originale in inglese, si usa la parola «extraordinary». Nella versione 
italiana, invece, si legge che l’esegeta deve lasciarsi istruire dal «fenomeno» (Inter-
Bib, 116).



462 463mauro gagliardi

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 451-467

ro19. Per quanto all’Angelico sia ben chiaro che le verità spirituali sono 
sempre percepite dall’uomo in modo metaforico, san Tommaso – a dif-
ferenza di Kant – non ha ristretto, bensì, mediante i concetti metafisici 
di partecipazione e analogia, ha allargato la mente a quanto Dio ha 
voluto dire e fare nella storia. Per san Tommaso, le creature seguono 
un loro corso, cioè un movimento orientato ad un fine. Quando esse 
raggiugono il proprio fine, si rivela anche il loro senso. L’azione della 
Provvidenza, allora, appare come «principio di intellegibilità della sto-
ria», principio che crea e rivela l’unità della storia tra passato, presente 
e futuro. E anche in Tommaso, come in Bonaventura, è in ultima analisi 
Gesù Cristo colui che mette insieme in unità le diverse dimensioni del 
tempo. Rimane così di nuovo confermata l’idea che l’Antico Testamen-
to è unito al Nuovo e questa unità della Bibbia è data dall’opera di 
Cristo. Questo comporta – contro Dibelius e Bultmann – che «parola, 
realtà e storia non possono essere separate l’una dall’altra»20.

Ratzinger, di conseguenza, propone due regole importanti a livello 
ermeneutico: a) Bisogna almeno inizialmente considerare tanto la pa-
rola quanto l’evento come originari; b) Occorre sostituire al principio 
di discontinuità quello della analogia Scripturae; ed al principio meccani-
cistico quello teologico. In base a questi principi, una corretta erme-
neutica biblica sarà sintetica, piuttosto che dialettica, e si svolgerà così: 
«In un primo tempo occorre reintegrare i testi nel loro ambito, quello 
della storia, ed interpretarli nel loro contesto storico. Ma in un secondo 
tempo del processo interpretativo, occorre vederli anche nella totalità 
dello svolgimento storico, a partire dall’evento centrale che è Cristo. 
Soltanto l’armonia dei due metodi permette di giungere alla compren-
sione della Bibbia»21. La tradizione esegetica ha reso possibile questa 
sintesi metodologica accostando, al criterio della centralità cristologica, 
anche una visione teologica in senso stretto. «Ciò significa: tutte le paro-
le della Scrittura sono parole d’uomo e devono in prima istanza essere 

19  Cfr. M. Arias Reyero, Thomas von Aquin als Exeget. Die Prinzipien seiner Schriftdeutung 
und seine Lehre von den Schriftsinnen, Johannes, Einsiedeln 1971. I cognomi di questo au-
tore vengono riportati da Ratzinger nella forma Arias-Reyero, ma tanto la copertina 
quanto il frontespizio del suo libro recano i cognomi senza trattino.
20  InterBib, 119.
21  InterBib, 121.



462 463rivelazione ed ermeneutica della bibbia secondo j. ratzinger

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 451-467

interpretate come tali; e tuttavia esse poggiano su una “Rivelazione”, 
esse sono toccate cioè da una “esperienza” che oltrepassa largamente 
la riserva d’esperienza personale dell’autore. Nelle parole umane è Dio 
che parla»22.

IV. La tesi di abilitazione su san Bonaventura

Abbiamo così esposto, nella maniera più breve possibile, l’impostazio-
ne fondamentale fornita dal Teologo bavarese allo studio sia storico sia 
teologico della Sacra Scrittura. Questa ricostruzione è avvenuta men-
zionando solo poche tra le opere dalla sua vastissima bibliografia, co-
noscendo la quale possiamo dire che, anche negli altri luoghi in cui 
Ratzinger si è occupato del tema, egli non si è discostato significati-
vamente dai punti essenziali qui presentati. Resta solo da toccare un 
ultimo aspetto, riguardante la radice intellettuale da cui è sgorgato il 
suo pensiero sull’esegesi biblica. Tale radice era rimasta nascosta fino 
a non molti anni fa. Essa coincide con le ricerche condotte dal Nostro 
in occasione della sua Habilitationsschrift del 1955, dedicata a san Bona-
ventura. Di tale dissertazione è stata per lungo tempo fruibile solo l’ul-
tima parte, dedicata alla teologia della storia del Serafico, perché quella 
fu l’unica parte effettivamente presentata dall’allora giovane candidato 
per conseguire l’abilitazione, dato che il secondo censore della tesi, il 
grande teologo Michael Schmaus, aveva sollevato un’enorme serie di 
osservazioni riguardo agli altri capitoli. Per questo, la maggior parte 
della dissertazione è rimasta inedita fino a quando la teologa Marianne 
Schlosser chiese e ottenne dall’ormai pontefice Benedetto XVI il per-
messo di curarne la pubblicazione integrale23.

Richiamiamo qui solo pochi punti principali di questo contributo, 
allo scopo di mostrare il collegamento tra la teologia della Rivelazione 
sviluppata dal giovane Ratzinger e le successive riflessioni sull’ermeneu-
tica biblica. All’epoca della sua abilitazione, si poteva ancora proporre 
una demarcazione quasi netta riguardo all’approccio cattolico o pro-
testante al concetto di Rivelazione, dato che la Neoscolastica cattolica 

22  InterBib, 120-121.
23  Cfr. J. Ratzinger, L’idea di Rivelazione e la teologia della storia di Bonaventura, in L’idea di 
Rivelazione e la teologia della storia di Bonaventura. Lavoro di abilitazione e studi su Bonaventura 
(Opera Omnia, II), LEV, Città del Vaticano 2017 (d’ora in poi JROO II).



464 465mauro gagliardi

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 451-467

aveva enfatizzato l’aspetto dottrinale/informativo della Rivelazione di-
vina, mentre in campo evangelico i teologi preferivano riferirsi ad essa 
piuttosto come actio divina. Recuperando il giusto approccio sintetico 
dell’et-et, ossia della Rivelazione da intendersi sia come azione sia come 
dottrina, Ratzinger manifesta anche chiaramente la propria preferenza 
nell’individuare ciò che è preminente. Senza negare l’apporto oggetti-
vo/contenutistico o intellettuale del dato rivelato24, egli enfatizza il fatto 
che questo può essere colto solo all’interno di un rapporto personale 
con Dio che si auto-rivela. È da questa idea di fondo che deriva una 
delle idee fondamentali del nostro Autore in materia, quella per cui la 
nozione di Rivelazione in quanto azione ha il primato sulla nozione di 
depositum fidei, essendone anche il principio giustificativo.

Alla teologia neoscolastica, che si concentrava sul deposito della 
fede composto dalle “due fonti” della Scrittura e della Tradizione, Ra-
tzinger contrappone l’idea di una Rivelazione personale di Dio, che 
viene veicolata dalla Scrittura e dalla Tradizione e quindi anche le pre-
cede e le supera. Ora, questo rapporto personale con Dio non è mai un 
fatto puramente privato, individualistico, ma è sempre un rapporto che 
ogni persona può sperimentare in quanto membro del popolo di Dio. È 
nella vita del popolo (antico o nuovo) di Dio che tale relazione è possi-
bile, come è possibile la comprensione vera della Parola di Dio. In base 
a questo assunto, che lega teologia della Rivelazione ed ecclesiologia, 
si comprende anche la particolare declinazione proposta da Ratzinger 
del rapporto intercorrente tra Scrittura e Tradizione. Come accenna-
to, per la Neoscolastica post-tridentina la Tradizione apostolica è una 
fonte che contiene delle verità rivelate, al pari della Scrittura. L’insieme 
delle verità che conformano il deposito si ottiene, dunque, sommando 
le verità rivelate nella Bibbia con quelle contenute nella Tradizione ora-
le che risale al tempo degli apostoli. Secondo Ratzinger, invece, «ci si 
muoverà con maggior sicurezza, non considerando tanto la Tradizione 
come principio contenutistico accanto alla Scrittura (come avviene qua-
si sempre nell’interpretazione sbagliata del Concilio di Trento), quanto 

24  «In questa dottrina [bonaventuriana] è chiaro che la Rivelazione, se deve davvero 
essere un aprirsi di Dio all’uomo, si deve rivolgere all’intelletto del singolo, mentre l’e-
vento storico si gioca sul terreno della conoscenza sensibile» ( JROO II, 93). Se non 
diversamente indicato, il corsivo dei testi citati appartiene, come in questo caso, al 
testo originale.



464 465rivelazione ed ermeneutica della bibbia secondo j. ratzinger

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 451-467

trovando espresso in essa proprio il legame della parola della Scrittura 
con la Chiesa». Egli continua: «L’affermazione: accanto alla Scrittura, 
c’è la sacra Tradizione, come fonte della “Rivelazione” (intesa come 
“conoscenza della Rivelazione”) non significa dunque primariamente che 
vi sia oltre la Scrittura una scorta di “verità rivelate”, che saranno ul-
teriormente trasmesse accanto alla Scrittura; significa piuttosto che la 
Scrittura non è già “Rivelazione” di Dio in quanto morto libro storico 
[…] ma diviene Rivelazione solo nel suo annuncio, nelle mani della 
Chiesa vivente»25. 

Ratzinger definisce la Rivelazione non in base al passato – come era 
normale ancora negli anni Cinquanta del sec. XX – bensì al presente 
agire di Dio nell’uomo. Revelatio non è tanto ciò che Dio ha detto o ha fat-
to millenni fa e che ora sarebbe presente solo nel ricordo e nell’oggettiva-
zione dottrinale. Revelatio è ciò che Dio fa oggi nell’anima dell’uomo. In 
questo senso, non sorprende che il Nostro noti che, per san Bonaventura 
(come per molti medioevali), revelatio si avvicina, se usato in senso ampio, 
molto più al concetto di ispirazione nella fede, se non addirittura di ri-
velazione privata, che non al nostro concetto di Rivelazione pubblica. 
Revelatio non è qui da intendersi come i contenuti che sono nella Bibbia 
e nella Tradizione, ma come ciò che Dio fa nell’anima di ogni credente, 
affinché egli possa davvero intendere quanto fu rivelato mediante i segni 
esterni26. È per questo che san Bonaventura non usa mai la parola reve-
latio per indicare la Bibbia. Revelatio non è un libro, ma è l’agire divino. 
Questa Rivelazione è però sempre legata alla figura di Cristo, che rima-
ne come «l’unico uscir-da-se-stesso da parte di Dio»27.

25  JROO II, 49.
26   «Bonaventura non conosce la problematica dell’essenza della Rivelazione nei 
termini dell’odierno trattato di teologia fondamentale “De Revelatione”. […] Si potreb-
be dire che Bonaventura non tratta “della Rivelazione”, ma “di rivelazioni”» ( JROO 
II, 540). Egli, cioè, parla delle molte rivelazioni verificatesi nel corso della storia del-
la salvezza, senza mai interrogarsi sull’unica Rivelazione presente in quelle, il che è 
l’opposto del compito principale assunto dalla teologia fondamentale contemporanea. 
Bonaventura non studia l’essenza della Rivelazione che si nasconde dietro i ripetuti 
processi di rivelazione (cfr. JROO II, 541).
27  Ibidem, 90. Ciò è coerente con l’enfasi bonaventuriana sul Verbo come Mezzo (me-
dium) dell’attività della Trinità in relazione tanto alla creazione quanto alla redenzione 
– un tema che qui non possiamo sviluppare. Ci limitiamo a ricordare che l’evento 
rivelativo ha per Bonaventura un fondamento trinitario nell’identità del Logos che, 



466 467mauro gagliardi

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 451-467

In nessun luogo Bonaventura designa la Sacra Scrittura come revela-
tio, mentre usa questo linguaggio lì dove c’è una comprensione della Sa-
cra Scrittura, ossia una comprensione della multiforme sapienza divina 
che consiste nel cogliere il triplice senso spirituale della Bibbia28. Ciò a 
cui bisogna credere non lo si coglie con la lettera, bensì mediante l’alle-
goria. La lettera viene paragonata ad acqua, la quale viene trasformata 
in vino solo all’interno della comprensione spirituale. Al senso letterale 
corrisponde lo judaeus, non il christianus. Di conseguenza, per Bonaventu-
ra non è determinante se uno legge l’Antico o il Nuovo Testamento: se il 
lettore si ferma alla lettera, quandanche leggesse il Nuovo Testamento, 
egli rimarrebbe nell’Antico, essendo per così dire uno judaeus; al con-
trario, se il lettore intende il senso spirituale, anche se stesse leggendo 
l’Antico, si troverebbe nel mondo del Nuovo Testamento, essendo così 
un christianus. Possiamo concludere che “Rivelazione” equivale a com-
prensione spirituale della Sacra Scrittura29.

V. Conclusioni

Tralasciando numerosi altri elementi e dettagli contenuti nella Habi-
litationsschrift di Ratzinger, anche da questi pochi cenni emerge il col-
legamento tra la giovanile teologia della Rivelazione e le riflessioni 
sull’ermeneutica. I principi sono i medesimi: cristocentrismo, dimensio-
ne ecclesiale, superiorità della Rivelazione sulla sua oggettivizzazione 
storica nella Scrittura e nella Tradizione, valore presenziale della Parola 
divina nell’oggi della fede, necessità di interpretare il testo sacro sia dal 
punto di vista storico, sia teologico, valorizzando la dottrina classica dei 

ancor più che Verbum (Parola), è Ratio (Senso). In qualche modo, il Verbo è rivolto quasi 
per natura all’Incarnazione e alla Rivelazione, sebbene il Serafico non sostenga la 
posteriore teoria francescana della praedestinatio Christi absoluta. Bonaventura legge la 
storia e il cosmo mediante lo schema exitus/reditus: il Figlio e lo Spirito sono «quasi 
medium inter nos et Deum […] reducentes ad Deum» (Bonaventura da Bagnoregio, In IV 
libros Sententiarum, I, d. 27, p. 2, q. 2 ad 5). L’intera storia e tutto il cosmo vengono riletti 
mediante l’idea (dinamica) di reductio (reditus), operata trinitariamente. L’Incarnazione 
non consiste solo nel fatto che Dio dica Se stesso nel Figlio incarnato, ma anche nel 
ricondurre la creatura a Dio. Di qui che il concetto di Rivelazione è completo solo se 
comprende la cristologia (e pneumatologia) e solo se la realtà della storia della salvezza 
rientra in esso. Cfr. anche JROO II, 126-132.
28  Cfr. JROO II, 548.
29  Cfr. JROO II, 549-550.



466 467rivelazione ed ermeneutica della bibbia secondo j. ratzinger

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 451-467

distinti sensi della Scrittura. A tutto ciò va aggiunto un ultimo criterio, 
che Ratzinger ugualmente enfatizza, sempre in accordo con san Bo-
naventura. La Bibbia, interpretata con la Tradizione (ossia con e dalla 
Chiesa), per quanto non esaurisca la nozione e la realtà di Rivelazione, 
resta sempre il criterio e lo strumento di verifica del rapporto personale 
e comunitario con Dio in Cristo, nel presente di ognuna delle diverse 
epoche storiche. In questo senso, ricorda Ratzinger, non può esistere una 
interpretazione attualizzante della Scrittura che vada contro ciò che la 
Bibbia espressamente dice. In quest’ultimo caso, infatti, non saremmo 
al cospetto di un esercizio di viva tradizione, bensì di tradimento.

In un secolo segnato da una vera e propria rivoluzione nelle scienze 
bibliche, Joseph Ratzinger ha avuto l’energia di seguire il loro decorso 
con costante capacità di aggiornamento per circa sessant’anni; come ha 
avuto il coraggio di denunciare certe evidenti strettoie in cui l’esegesi 
contemporanea non poche volte è andata a rinchiudersi. Le indicazio-
ni del Teologo bavarese potranno e dovranno essere aggiornate man 
mano che gli studi biblici proseguiranno nel sec. XXI. Le intuizioni 
fondamentali, però, manterranno con tutta probabilità il loro valore 
anche per il futuro sviluppo degli studi biblici, come richiamo a quella 
necessaria armonia tra storia e trascendenza che permea l’azione divi-
na della Rivelazione e, di conseguenza, il testo biblico. E siccome ogni 
strumento deve essere forgiato in vista dell’opera che deve compiere, 
le scienze bibliche saranno tanto più adeguate a studiare il testo sacro, 
quanto più esse sapranno darsi un metodo attento tanto alla dimensione 
umana quanto a quella divina delle Sacre Scritture.




