
PROGETTARE IL SERVIZIO DELLA CARITÀ

DESIGNING THE CHARITY SERVICE

Giovanni Russo, sdc* 

Riassunto: Il contributo intende affrontare la 
questione della progettazione del servizio della 
carità mediante un approfondimento teologi-
co-pastorale.  Progettare l’azione caritativa si-
gnifica rendersi sensibili all’azione dello Spirito 
nella comunità degli uomini d’oggi leggendo 
cristologicamente la realtà e orientandosi alla 
decisione e all’azione. Una possibile via per in-
dirizzare tale congiunzione di qualità teologica 
e di prassi concreta è costituita da tre distinte 
e correlative dimensioni: profetica, escatologi-
ca e comunicativa. Oltre alla progettazione è 
importante anche la verifica del servizio della 
carità che intende procedere non tanto inda-
gando su eventuali percorsi concreti, quanto 
sui possibili criteri che bisognerebbe adottare 
per verificarne l’efficacia. I criteri individuati 
e proposti mirano ad appurare come il servizio 
della carità metta in atto dinamismi di evange-
lizzazione; trasmetta e comunichi il linguaggio 
della presenza e della relazione in termini di 
compassione; favorisca l’edificazione della co-
munione. Tutto ciò risulta importante perché 
tramite il servizio della carità noi partecipiamo 
all’opera di evangelizzazione; anzi, la carità e 
la prassi che la manifesta – in questo senso – 
sono di già segno ed evidenza dell’amore di 
Dio: contenuto centrale e dinamismo dell’e-
vangelizzazione.

Parole chiave: Progettualità, Verifica, Servizio 
della carità, Comunità cristiana, Pastorale.

Abstract: The contribution aims to address 
the question of  the planning of  the service of  
charity through a theological-pastoral deep-
ening. To plan the charitable action means to 
become sensitive to the action of  the Spirit in 
the community of  men today by reading real-
ity in a Christological way and orienting one-
self  to decision and action. A possible way to 
direct this conjunction of  theological quality 
and concrete practice consists of  three distinct 
and correlative dimensions: prophetic, escha-
tological and communicative. In addition to 
planning, it is also important to verify the ser-
vice of  charity that intends to proceed not so 
much by investigating any concrete paths, but 
on the possible criteria that should be adopted 
to verify their effectiveness. The criteria iden-
tified and proposed aim to ascertain how the 
service of  charity implements the dynamism 
of  evangelization; transmit and communicate 
the language of  presence and relationship in 
terms of  compassion; promote the building 
of  communion. All this is important because 
through the service of  charity we participate in 
the work of  evangelization; indeed, charity and 
the practice that manifests it – in this sense – 
are already a sign and evidence of  God’s love: 
the central content and dynamism of  evange-
lization.

Keywords: Planning, Verification, Service of  
Charity, Christian Community, Pastoral.

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 535-552
e-ISSN 1972-4934
DOI 10.17421/ATH392202508

* Istituto Pastorale Redemptor Hominis, Roma.



536 537giovanni russo

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 535-552

Sommario: I. Progettare la prassi ecclesiale della carità. 1. Dimensione profetica. 2. Dimen-
sione escatologica. 3. Dimensione comunicativa. II. L’elaborazione dei criteri per una verifica 
della prassi caritativa. 1. Promuovere dinamismi di evangelizzazione. 2. Compassione. 3. 
Edificazione della comunione. 

I. Progettare la prassi ecclesiale della carità

L’agire progettuale è carattere distintivo e costitutivo dell’uomo nel 
suo realizzarsi personale e sociale. Si può affermare che il futuro 
dell’uomo è legato alla sua capacità progettuale; infatti, solo una vec-
chiaia spenta e sterile non fa più progetti.1 Emerge perciò che anche in 
ambito ecclesiale l’esigenza del progettare si presenti come importante 
e fondamentale per poter continuare ad agire nella situazione storica 
vissuta qui e ora. Progettare la prassi caritativa – lungi dall’essere consi-
derata unicamente come una funzione di servizi sociali sul territorio – 
è perciò una questione di fede: la progettualità pastorale vive soltanto 
di quella fede che è autentica povertà di spirito, dove l’ascolto dello 
Spirito allarga l’orizzonte operativo idoneo al servizio e alla crescita 
nella vita di fede.2 Progettare, dunque, è questione di prospettiva, di 
corretta impostazione; in fin dei conti ha a che fare con una metodo-
logia. Il servizio della carità, quale autentica prassi pastorale, necessita 
di essere progettato, guidato e orientato per poter passare dall’azione 
rilevata a quella prospettata, e tutto questo alla luce della fede e in 
base a un’adeguata criteriologia teologica che consente la possibilità 
di verificarne l’efficacia.3

Innanzitutto bisogna sciogliere un paradosso riguardante l’espres-
sione “servizio della carità”. L’intima natura della Chiesa si manifesta 
nel triplice compito dell’annuncio della parola di Dio (kerygma-mar-
tyria), della celebrazione dei sacramenti (leiturgia) e del servizio della ca-
rità (diakonia). Sono compiti che si includono a vicenda e non possono 
essere separati l’uno dall’altro.4 

1  Cfr. S. Lanza, Convertire Giona. Pastorale come progetto, Edizioni OCD, Roma 2008 
(«Appunti di teologia», 5), 102.
2  Cfr. ibidem, 103.
3  Cfr. L. Sandrin, Lo vide e non passò oltre. Temi di teologia pastorale, EDB, Bologna 2015, 59.
4  Cfr. Benedetto XVI, Lettera enciclica Deus Caritas Est, 25-XII-2005, n. 25.



536 537progettare il servizio della carità

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 535-552

Quindi ciò non implica che anche gli altri compiti della Chiesa – 
legati soprattutto all’evangelizzazione e alla celebrazione della liturgia 
– non siano anch’essi un’espressione di servizio e di carità ecclesiale.5 
Quindi il servizio della carità, essendo una delle dimensioni costituti-
ve della missione della Chiesa ed espressione della sua essenza, è un 
compito per ogni battezzato e anche per l’intera comunità ecclesiale.  
A tal proposito è necessario sorvegliare  

quell’inflessione negativa della prassi della carità che assume i tratti di una 
competenza così specifica e mirata da essere di fatto appannaggio degli addetti 
ai lavori – gli operatori pastorali della Caritas: saremmo di fronte ad una delega 
che esonera dall’essere direttamente coinvolti. […] Con ciò non si deve negare 
la necessità – il dovere pastorale, diremmo – dell’organizzazione o della com-
petenza, poiché nulla è più dannoso del pressappochismo e dell’incompetenza. 
Ma tali requisiti in ambito ecclesiale o vivono di ecclesialità o muoiono di se-
paratezza. La prassi della carità è possibile solo nel contesto di una pastorale 
organica e sulla base di una comunità cristiana viva e vivace.6

Perciò la diakonia della carità come compito della Chiesa non è sem-
plicemente un “fare per fare” oppure competenza di pochi, ma deve 
essere espressione visibile e testimonianza concreta – gestis verbisque – 
dell’amore trinitario.

Nella prospettiva in cui la prassi non è più vista come attuazione 
successiva di dati prestabiliti dalla teoria, ma come luogo originario di 
elaborazione della teoria stessa, in un rapporto di reciprocità dialettica 
asimmetrica, il metodo del discernimento teologico-pastorale7 permet-

5  Cfr. C.J. ErrÁzuriz, La dimensione giuridica del servizio della carità (diakonia) nella Chiesa, 
in J. Miñambres (a cura di), Diritto canonico e servizio della carità, Giuffrè, Milano 2008 
(«Monografie Giuridiche», 33), 166.
6  Cfr. P. Asolan, Sette lezioni sulla carità, San Liberale, Treviso 2017, 59-60.
7  Il metodo del discernimento teologico-pastorale è il metodo proposto da Sergio Lan-
za. La riflessione teologico-pastorale può essere descritta come un cammino kairologi-
co, pratico, criteriologicamente fondato. La dimensione kairologica indica l’esigenza 
che il progettare/pensare l’azione della Chiesa sia sempre posto, in ogni suo momen-
to, in relazione con la situazione; e, insieme, che tale relazione sia sempre colta entro 
un orizzonte teologico, di fede e non soltanto sociologico. La dimensione operativa 
sottolinea il riferimento costante all’agire ecclesiale e guida fin dall’inizio l’indagine 
analitica e i momenti successivi. La dimensione criteriologica mostra, in base al prin-
cipio di Incarnazione, che il pensiero teologico-pastorale si costruisce mettendo sem-
pre in correlazione asimmettrica l’ambito della fede e quello della situazione, infatti i 
criteri non sono mai pre-dati, ma devono essere elaborati, in orizzonte kairologico e 



538 539giovanni russo

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 535-552

te alla comunità credente di leggere alla luce della fede la situazione, 
lasciandosi interrogare e confrontare in ciò che crede, per cercare una 
risposta non solo pastorale ma anche teologica rinnovata, e quindi una 
nuova o rinnovata risposta teologico-pastorale, in quanto «l’orientazio-
ne propria del discernere è dunque quella della prassi. Non si limita a 
interpretare e valutare; tantomeno pensa di poter esibire una interpre-
tazione previa da usare quale pietra di paragone, ma comprende nell’a-
zione e agisce nella comprensione».8

Progettare l’azione caritativa significa rendersi sensibili all’azione 
dello Spirito nella comunità degli uomini d’oggi – che altro non è che 
l’atto del discernimento – leggendo cristologicamente la realtà e orien-
tandosi alla decisione e all’azione, collocandosi in un orizzonte dove 
il discernimento, quale atteggiamento di ricerca, riconoscimento, ac-
coglienza e attuazione della volontà di Dio, non si delinea come mera 
applicazione di formulazioni generali a casi particolari ma si presenta 
quale scelta pratica e motivata dalla fede in riferimento ad una questio-
ne concreta, la cui soluzione comporta una seria conversione.9 

Risulta altrettanto importante ribadire che è «la dimensione ope-
rativa (il riferimento alla ricchezza dell’agire) che caratterizza la teo-
logia pastorale»,10 in quanto è la fede cristiana che spinge all’azione; 
e visto che non è assolutamente possibile concepire o pensare – da un 
punto di vista cristiano – una fede che non operi mediante la carità 
(cfr. Gal 5,6), è necessario curare e salvaguardare che l’aspetto operati-
vo (pratico) non venga portato via all’ambito propriamente teologico.11 
A tal proposito, una via per progettare e orientare questa intrinseca 
congiunzione di qualità teologica e di prassi concreta potrebbe essere 
costituita da tre distinte e correlative dimensioni, quali qualità teologi-

pratico, facendo interagire il dato di fede con il dato situazionale. Tali dimensioni sono 
presenti in ogni momento/fase dell’itinerario metodologico che sono: analisi e valu-
tazione; decisione e progettazione; attuazione e verifica. Cfr. Lanza, Convertire Giona, 
116-118; cfr. Sandrin, Lo vide, 62-63; cfr. Asolan, Sette lezioni, 14-17.
8  S. Lanza, Introduzione alla teologia pastorale, 1, Teologia dell’azione ecclesiale, Queriniana, 
Brescia 1989, 209.
9  Cfr. Idem, Convertire Giona, 120-121.
10  Sandrin, Lo vide, 65.
11  Cfr. Asolan, Sette lezioni, 62; cfr. S. Lanza, Teologia pratica: luoghi comuni - questioni aperte, 
«Annali di studi religiosi» 9 (2008) 202.



538 539progettare il servizio della carità

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 535-552

camente salienti dell’azione ecclesiale: le dimensioni profetica, escato-
logica, comunicativa.12

1. Dimensione profetica

«La carità è il cuore del Vangelo, sia nel senso che essa costituisce l’evento 
e il contenuto centrale della rivelazione di Dio in Gesù Cristo, sia nel 
senso che la fede, come libera e coinvolgente accoglienza di questa 
rivelazione, è carità e nella carità trova la sua pienezza».13 Affermare 
ciò significa che la diakonia della carità detiene, mostra e testimonia la 
traccia dell’amore di Dio – dell’amore che è Dio – non in virtù di una 
volontarietà estrinseca, ma perché essa consiste in un’azione che ha per 
soggetto Dio Trinità, perché Dio agisce sempre per amore e in quanto 
Egli è amore.14 L’azione pastorale porta in sé quella consapevolezza di 
essere fondamentalmente annuncio e testimonianza del “Vangelo della 
carità”, ed è proprio la carità a ricordarci che al centro del Vangelo, la 
“lieta notizia”, sta l’amore di Dio per l’uomo e, in risposta a tale dono, 
l’amore dell’uomo per i fratelli. 

Pertanto, la specificità del servizio della carità – lungi dal configu-
rarsi come una semplice solidarietà – risiede all’interno dell’azione stes-
sa, nella spinta interiore che la urge, nell’intenzionalità che la sollecita. 
Il che sta a significare che la si riconosce come tale quando quell’azione 
si apre alla fede non per faticosa coincidenza o inetta forzatura, ma 
come verità della carità stessa: deve emergere il mistero amorevole del 
Padre in termini di salvezza e non qualche semplice apparenza. Questa 
trasparenza della carità che deve orientare la prassi della Chiesa tutta, 
in realtà, è il segno che la carità è l’autentica carità di Cristo: perché mo-
stra nel suo disinteresse, nella sua kenoticità, di essere il prolungamento 
reale della carità di Dio e non concentrando l’attenzione su di sé, rinvia 
alla sua sorgente e alla sua fonte che è Dio stesso.15 

12  Asolan, Sette lezioni, 63.
13  Conferenza Episcopale Italiana, Il Vangelo della carità per una nuova società in Italia, 
Paoline, Milano 1995 («Magistero», 250), 12.
14  Cfr. Asolan, Sette lezioni, 63; cfr. R. Coste, L’amore che cambia il mondo. Per una teologia 
della carità, Città Nuova, Roma 1983, 108-109.
15  Cfr. P. Coda, Il Vangelo della carità – Aspetto teologico, in Caritas Italiana, Il vangelo della 
carità per le nostre chiese, EDB, Bologna 1992, 40.



540 541giovanni russo

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 535-552

Emerge come prova ulteriore il fatto che la prassi caritativa, essen-
zialmente, assume i tratti di una “predica senza parole”, cioè di un’azio-
ne che si presenta carica di significato e quindi bisognosa di essere com-
presa dall’intelligenza e dalla coscienza.16 Dunque la carità evangelizza 
se rimanda, se è trasparenza della sua origine cristologica e trinitaria, 
e se è autentica testimonianza della fede attraverso le opere. Dunque 
non per senso di potere o di possesso, ma perché la prassi di una “carità 
operosa” non si esaurisce nell’esecuzione di un atto: pone interrogativi e 
suscita domande, mette in campo la verità stessa di Dio che s’identifica 
negli ultimi, nei poveri, nei più abbandonati e in coloro che sono privi 
di ogni necessario (cfr. Mt 25,34-40); quindi il necessario discernimento 
che deve orientare il servizio di carità, nasce da uno sguardo sull’uomo 
e si immette dentro lo sguardo di Dio, perché è all’interno di questo 
sguardo che è possibile riconoscere l’assoluta dignità e verità della per-
sona umana, la natura del suo legame con l’Assoluto e la sua trascen-
dente e inalienabile vocazione.17

Ed è questa dimensione profetica a dimostrare con estrema chiarez-
za che se da un lato è vero che la Chiesa fa la carità, è altrettanto vero 
anche che la carità fa la Chiesa.18 Senza questo esercizio della diakonia 
della carità la comunità cristiana si riduce ad un apparato burocrati-
co, ad un erogatore di funzioni sociali, senza vitalità, senza creatività 
e dimenticando che da essa viene edificata. L’amore di Cristo e la sua 
sequela, senza carità praticata e vissuta, sarebbero totalmente incom-
prensibili e inverosimili.

2. Dimensione escatologica

Il servizio della carità rappresenta pertanto nella storia dell’uomo una 
realizzazione anticipata del regno di Dio. Emerge che la comunità cri-
stiana è chiamata a costruire e diffondere dentro la storia il regno di 
Dio, decodificando nelle vicende e nelle attese degli uomini, i segni della 
presenza del Dio-con-noi che abita le nostre storie, cogliendo le sue indi-
cazioni e i suoi inviti all’azione.

16  Cfr. Asolan, Sette lezioni, 64.
17  Cfr. ibidem, 80.
18  Cfr. ibidem, 64. 



540 541progettare il servizio della carità

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 535-552

In riferimento a tale dimensione occorre sempre mantenere – a li-
vello di riflessione teologico-pastorale – quella che è stata definita la 
“riserva escatologica”. Questo comporta che

Da un lato impegnarsi, nella forza dello Spirito con tutte le energie, a impre-
gnare del dinamismo della carità le opere e i giorni dell’uomo, le strutture della 
convivenza sociale e della configurazione politica, secondo quanto splendida-
mente affermato dal testo di Gaudium et spes: “Egli (il Cristo) ci rivela che Dio è 
carità, e insieme ci insegna che la legge fondamentale dell’umana perfezione, e 
perciò anche della trasformazione del mondo, è il comandamento nuovo della 
carità”. […] Dall’altro, significa non assolutizzare nessuna delle conquiste rea-
lizzate, gratuitamente riconoscere che ogni cosa è ricevuta in dono da Dio, […] 
e occorre attendere nella speranza il compimento dei sentieri interrotti di carità 
scritti dalla Chiesa nel cammino della storia grazie a e in quella carità perfetta 
e consumata che dall’alto, dal seno del Padre, scenderà incontro alla storia.19

Per tale dimensione si rende percepibile l’efficacia della redenzione di 
Gesù che già qui, su questa terra, fa pregustare la vita eterna. Tutt’altro 
che chiuso in un’ascesi privatistica di salvezza, il credente è chiamato 
alla speranza salvifica della carità. Ma occorre ribadire che senza que-
sta testimonianza viva della carità, l’annuncio del regno e dell’evento 
della nostra redenzione – realizzazione dell’amore assoluto di Dio – 
rischiano di non dire più niente, di non suscitare più interrogativi e 
quindi di presentarsi come delle proposte alquanto insignificanti.

Il servizio della carità anticipa qualcosa di quella che sarà la vita 
beata, orientando la storia verso il suo compimento escatologico.20 Se 
c’è una grande speranza proiettata nel futuro ultimo, ci sono piccole 
speranze legate al futuro più immediato e al presente, che la prassi 
caritativa intende esprimere. L’amore che realizza la grande speranza 
che non delude (cfr. Rm 5,5) viene anticipato, nella nostra vita, dalla 
testimonianza viva della carità che realizza le piccole speranze. La 
speranza si impegna nella carità e da essa viene nutrita. D’altro canto, 
«la speranza che si esprime nella prassi caritativa può essere vissuta 
come un già di una salvezza promessa e non ancora pienamente realiz-
zata».21 Perché vivere il servizio della carità nell’orientamento dato 
dalla dimensione escatologica, significa partecipare fin da adesso alla 

19  Coda, Il Vangelo, 48.
20  Cfr. Lanza, Introduzione, 231.
21  Sandrin, Lo vide, 142.



542 543giovanni russo

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 535-552

carità di Dio. Dunque, la prassi pastorale è una prassi di carità, per la 
fede, nella speranza.

E ciò dice dell’attinenza della fede e della speranza alla carità: esse 
sono relative alla carità. Questa attinenza della fede e della speranza è 
attiva nella condizione terrena e temporale dell’esistenza umana dove 
la carità necessita della fede e della speranza e la prassi caritativa, per la 
fede e nella speranza, anticipa e fa pregustare la vita di Dio che, in sé, è 
solo e totalmente carità.22 Nel servizio della carità esiste quindi un rap-
porto tra amore e speranza, tra le necessità concrete delle persone e il 
regno di Dio, ragion per cui «senza la prospettiva del regno di Dio, […] 
la diaconia non è che un amore senza idee, che si limita a compensare 
e risarcire. Ma, senza la diaconia, la speranza del regno di Dio diventa 
un’utopia senza amore, che sa solo esigere e accusare».23

3. Dimensione comunicativa

La terza dimensione riguarda quel particolare «compito permanente 
di trasformare l’azione di soccorso a aiuto in uno scambio comunicativo, in 
cui il tipo di relazione che viene ad instaurarsi non si struttura secondo 
la modalità soggetto-oggetto ma nella reciprocità soggetto-soggetto».24 

Tale relazione riscrive l’istanza evangelica del dono e della gratuità, 
riconducendo la prassi della carità all’interno di quella logica (anch’essa 
evangelica) in cui al primo posto sta la persona, perché la carità non può 
essere ridotta alla prestazione, ma vive e vivifica la relazione. Per questo 
la diakonia della carità promuove la dignità delle persone come soggetti, 
non le considera mai soltanto e unicamente come oggetti di cura so-
lidale, e consolida la relazione con esse: non si tratta di fornire servizi 
sociali o adottare tecniche, ma di assumere atteggiamenti pastorali di 
una nuova prassi.25 

Nell’ottica della dimensione comunicativa il servizio della carità 
si declina anche come una relazione di aiuto, una relazione che cura, 
comprende, previene e dà senso alle richieste di bisogno. In tal prospet-

22  Cfr. M. Cozzoli, Etica teologale. Fede, carità, speranza, San Paolo Edizioni, Cinisello 
Balsamo 2010, 414-415. 
23  Sandrin, Lo vide, 83.
24  Asolan, Sette lezioni, 65.
25  Cfr. Lanza, Convertire Giona, 207-208, 202.



542 543progettare il servizio della carità

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 535-552

tiva la comunità cristiana crea relazione, e quindi responsabilità, cura, 
sentire, accoglienza, diventano atteggiamenti indispensabili e inquadra-
ti nella promozione di un coinvolgimento di azioni di cura quotidiana in 
contesti di diakonia della carità dove la cura delle relazioni è un’esigenza 
fondamentale e primaria.26

Il modello di servizio che la Chiesa è chiamata ad esprimere oggi 
nel mondo è il modello della “comunione ecclesiale”, che tende al pieno 
riconoscimento e inserimento nella comunità di tutte le persone, e in 
particolare di quelle più fragili, che vengono accolte non per quello che 
hanno ma per quello che sono, e così prende forma una vera cultura 
di comunione nel cui ambito la persona sta al centro e tutti si sentono 
responsabili nell’opera di miglioramento della qualità della relazione 
fraterna, perché sarà proprio la qualità della relazione fraterna e di ser-
vizio ad annunciare e celebrare la presenza del Signore risorto.27

Da una tale consapevolezza emerge che l’idea con cui si è andati 
avanti per anni e anni, ossia che il servizio della carità – nelle sue va-
rie forme – sia qualcosa che una persona forte (aiutante) fa per l’altra 
persona più debole, più svantaggiata (aiutato), non permette di cogliere 
pienamente la significatività della prassi caritativa, l’elemento di recipro-
cità «nel quale ognuno è partner di una relazione in cui dà e riceve, 
Cristo-samaritano e Cristo-ferito».28

Porsi in dimensione comunicativa, in ultima analisi, permette alla 
Chiesa di auto-comprendersi come «comunità sanante, luogo del “pren-
dersi cura” reciprocamente gli uni degli altri».29 Essere comunità sanante 
permette di “far entrare” Dio nel mondo mediante la diakonia della ca-
rità,30 tenendo sempre presente che l’azione ecclesiale non è, nella sua 
valenza salvifica, azione semplicemente umana ma è per sua natura 
“teandrica”: divina e umana. Pertanto, in essa e per essa (principio del 
divino-umano) la salvezza avviene qui e ora; del resto, come potrebbe il 
Dio dell’incarnazione prendersi cura degli uomini, se non attraverso 

26  Cfr. B. Grasselli, La cura delle relazioni, in C. Palazzini (a cura di), Le relazioni che 
curano, LUP, Città del Vaticano 2013 («Strumenti», 15), 41.
27  Cfr. Sandrin, Lo vide, 95-96; cfr. Lanza, Convertire Giona, 208.
28  Sandrin, Lo vide, 95.
29  Ibidem, 119.
30  Cfr. Asolan, Sette lezioni, 84.



544 545giovanni russo

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 535-552

la sollecitudine degli uomini stessi? (cfr. Mt 25,31-46).31 Infatti l’Incar-
nazione non è soltanto un evento circoscritto nel tempo e nello spazio: 
indica ed è lo stile stesso dell’agire di Dio, che costituisce dunque 

La struttura normativa di ogni azione salvifica, meglio: del processo salvifico […] 
come “incontro tra Dio e l’uomo che a Lui si apre in un atto libero e persona-
le”. L’agire della Chiesa si colloca, in questo processo, come momento secondo, 
nel senso che costituisce una mediazione all’interno dell’evento salvifico: non 
ripete, né lo potrebbe, l’azione di Gesù; piuttosto sono le azioni di Gesù che, 
per l’opera e la presenza dello Spirito, si realizzando qui e ora nella Chiesa. Da 
ciò consegue che l’azione ecclesiale viene ad assumere una figura propriamente 
sacramentale, che fonda la sua pertinenza teologica.32

Per tale dimensione la comunità cristiana, nella sua prassi della carità, si 
“in-carna” mediante opere e gesti dentro alla vita quotidiana degli altri, 
accorcia le distanze e assume la vita umana, in particolare quella più soffe-
rente, impegnandosi nel migliorare innanzitutto la qualità delle relazioni.

II. L’elaborazione dei criteri  per una verifica della prassi 
     caritativa

Come si è visto, progettare l’azione caritativa significa rendersi sensibili 
all’azione dello Spirito nella comunità degli uomini d’oggi, leggendo 
cristologicamente la realtà e orientandosi alla decisione e all’azione, 
perché essa non risponde, primariamente, a esigenze di carattere orga-
nizzativo e di pianificazione, ma di discernimento dello Spirito: ha ca-
rattere profetico e, scrutando i signa temporum, cerca di tracciare i sentieri 
del cammino verso il Signore che viene.33

È un compito delicato e difficile, ma esso è collocato responsabil-
mente e incessantemente nella e dalla Chiesa, con un’audacia aposto-
lica che si fonda sulla fiducia nell’amore di Cristo, si nutre della forza 
dello Spirito Santo e riposa sulla fedeltà del Padre alle sue promesse.34 
Pertanto, se da una parte risulta importante progettare la prassi carita-

31  Cfr. Sandrin, Lo vide, 120; cfr. Lanza, Convertire Giona, 203.
32  P. Asolan, Il pastore in una Chiesa sinodale. Una ricerca odegetica, LUP, Città del Vaticano 
2017 («Prospettive», 12), 254.
33  Cfr. Lanza, Convertire Giona, 148.
34  Cfr. S. Lanza, L’azione ecclesiale: ontologia, morfologia, fenomenologia, in Idem, Opus Late-
ranum, Saggi di teologia pastorale, a cura di P. Asolan, T. Freitas, LUP, Città del Vaticano 
2012 («Vivae voces», 5), 286-287.



544 545progettare il servizio della carità

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 535-552

tiva, dall’altra emerge l’opportunità e la necessità della verifica: perché 
anche «la verifica pastorale è atto di discernimento evangelico, nell’o-
rizzonte proprio della fede».35 Infatti un’azione pastorale responsabile 
e competente considera normale l’istanza critica della verifica; senza 
di essa, finirebbe inesorabilmente per considerarsi tra gli slanci delle 
buone intenzioni e i ripiegamenti delle disillusioni: un’azione non veri-
ficabile è anche, per definizione, un’azione insignificante, irrilevante.36

La prospettiva della verifica è pastorale e quindi teologica: non 
proviene dalla tendenza alla pianificazione, ma scaturisce piuttosto da 
un’esigenza intrinseca della fede; intende cogliere il kairòs del tempo pre-
sente, valutando secondo criteri di fede.37 Quindi, se risulta importante 
verificare la prassi caritativa 

si intende procedere non tanto indagando su eventuali percorsi concreti, quan-
to sui possibili criteri che bisognerebbe adottare per verificarne l’efficacia. Que-
sti si ritengono il frutto di un lavoro di elaborazione che, secondo il metodo del 
discernimento pastorale, li indica come aspetti mai precostituiti, ma collocati 
in orizzonte kairologico e operativo, facendo interagire il dato di fede con il 
dato situazionale, in un rapporto di reciprocità dialettica asimmetrica, affinché 
il primato sia dato alla fede.38

È bene evidenziare che tutto ciò che di significativo e rilevante si compie 
dalla e nella comunità cristiana, dice riferimento sorgivo alla Trinità. 
La Chiesa e la sua prassi prendono forma dalla Trinità, che è il suo 
fondamento e la sua origine: solo a partire da questo mistero principale 
della nostra fede è possibile comprendere la natura vera di quella che 
è la vita e l’azione pastorale.39 Il legame della Chiesa con l’azione tri-
nitaria è quindi costitutivo, vitale e sorgivo; e solo volgendo lo sguardo 
verso la Trinità è possibile scorgere nella carità di Dio il principio dell’a-
gire ecclesiale – e quindi anche del servizio della carità – nel triplice 
orizzonte di sorgente (Pater creator), figura (Redemptor hominis) e impulso 

35  Lanza, Convertire Giona, 138.
36  Cfr. ibidem, 139.
37  Cfr. ibidem, 141.
38  A. Sannino, Pastorale dell’evangelizzazione. Criteri per una verifica delle prassi, LUP, Città 
del Vaticano 2019 («Strumenti», 22), 128.
39  Cfr. Lanza, L’azione ecclesiale, 282.



546 547giovanni russo

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 535-552

(Spiritus vivificans) dell’azione pastorale.40 Tale dinamismo non riduce o 
mortifica l’azione della Chiesa, anzi spinge a rileggere la prassi di carità 
in un’ottica ben precisa e a recuperare la sua radice e il suo legame con 
la Trinità, tenendo sempre presente che se il mistero trinitario tratteggia 
il quadro di riferimento dell’azione pastorale, l’evento di salvezza della 
incarnazione, passione, morte e risurrezione del Signore ne dice le co-
ordinate operative.41 Ciò significa che la carità non sta “accanto” ma è 
“nel cuore” del processo di evangelizzazione.

Alla luce di quanto è appena emerso si propone la definizione di tre 
criteri. Questi, oltre a procurarci orientamenti pastorali, potrebbero es-
sere utili – sempre con lo sguardo rivolto alla situazione – per un lavoro 
di verifica della prassi caritativa ecclesiale.

1. Promuovere dinamismi di evangelizzazione

Il primo criterio di verifica che si individua mira ad acclarare come il 
servizio della carità metta in atto dinamismi di evangelizzazione. L’azio-
ne pastorale di carità è fondamentalmente l’annuncio e la testimonianza 
di questo amore nell’orizzonte dell’evangelizzazione, la quale è azione 
connotante il vissuto ecclesiale. D’altronde il carattere evangelizzante 
dell’agire ecclesiale dovrebbe poi specificarsi come servizio della carità, 
intesa non come semplice manifestazione di sentimenti di prossimità e 
vicinanza, ma come espressione costitutiva dell’agire stesso.42 Ciò signi-
fica che il vangelo della carità, il quale altro non è che espressione della 
struttura tipica della Rivelazione cristiana verbis gestisque,43 non è qualco-
sa di aggiunto o di marginale all’azione ecclesiale ma è coessenziale e 
sostanziale. Lungi dal ridurre la prassi della carità a una serie di servizi 
sociali, è compito della comunità cristiana restituire al servizio della ca-
rità tutto lo spessore evangelizzatore: è il luogo dove i credenti devono 
creare nuovi segni attraverso una prassi che parli di Dio.

In questo agire sanante, la Chiesa è sollecitata a riscoprire la grazia 
salvifico-salutare presente nell’azione della carità, diventando annuncio 

40  Cfr. Sannino, Pastorale, 136-137.
41  Cfr. ibidem, 139.
42  Cfr. ibidem, 142.
43  P. Asolan, Perché Dio entri nel mondo. Lineamenti per una ri-comprensione teorico-pratica del 
ministero pastorale, LUP, Città del Vaticano 2017 («Prospettive», 5), 59.



546 547progettare il servizio della carità

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 535-552

credibile della salvezza di Dio, salvezza integrale rivolta ad ogni perso-
na. Mediante il servizio della carità la comunità cristiana “evangeliz-
za sanando”. La cura prepara l’annuncio della parola e l’accompagna. 
Ma la stessa cura è un significativo annuncio della parola del vangelo, 
espressa nelle varie forme della diakonia.

Non è possibile disgiungere evangelizzazione e servizio della carità, 
evitando in questo modo divisioni tra domanda religiosa e domanda di 
aiuto assistenziale. In questa correlazione tra annuncio e carità, l’agire 
ecclesiale si deve inserire nell’ottica della manifestazione di Cristo.44

Questo criterio dovrebbe aiutare la comunità cristiana a promuove-
re dinamismi di evangelizzazione con queste caratteristiche; ne conse-
gue che «l’evangelizzazione non è uno slogan promozionale, ma un pro-
cesso che dovrebbe favorire la conversione personale e comunitaria».45

2. Compassione

Il secondo criterio che si propone dovrebbe aiutare a chiarire e veri-
ficare quanto il servizio della carità riesca a esprimere, trasmettere e 
comunicare il linguaggio della presenza e della relazione in termini 
di compassione. Pertanto è importante rimarcare la necessità e la ca-
pacità di sapersi sintonizzare, con la mente e con il cuore, con ciò che 
l’altro sta vivendo e con ciò si favorisce la conoscenza dell’altro e la 
qualità della relazione. La capacità di immedesimarsi, di condividere 
le risposte emotive delle persone, fa da mediatore tra la percezione del-
le loro esigenze, dei loro bisogni e le azioni messe in atto per aiutarle, 
per questo risulta come l’empatia e la compassione siano strettamente 
connesse e collegate.46

Tra le varie dimensioni che caratterizzano il rivelarsi di Dio, quel-
la della compassione esprime in maniera significativa il suo particolare 
amore verso di noi: 

L’uomo, nella sua condizione di fragilità, debolezza e vulnerabilità, è il luogo 
per eccellenza della compassione di Dio, provoca il suo intervento. Dio prova 
compassione per il suo popolo, si commuove, si impegna per la sua liberazione 
(Es 3,7-10). È un Dio che osserva la miseria del suo popolo, ascolta il suo grido, 

44  Cfr. ibidem, 64.
45  Sannino, Pastorale, 143.
46  Cfr. Sandrin, Lo vide, 189.



548 549giovanni russo

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 535-552

conosce le sue sofferenze, scende per liberarlo e per farlo uscire verso la terra 
del compimento delle sue promesse.47

Questo suo “farsi vicino” all’uomo da parte di Dio descrive la sua 
“com-passione”, nel senso più profondo del termine, un “lasciarsi com-
muovere” dall’altro, un voler entrare in relazione con lui e partecipare 
in profondità alla sua esperienza, in quanto proprio il valore della com-
passione si presenta come «luogo ermeneutico del Divino».48 L’uomo, 
nella sua condizione di fragilità, debolezza e vulnerabilità, è il luogo pri-
vilegiato dove si rivela la compassione di Dio; e nell’esercizio della carità 
cristiana entra sempre in campo il rapporto tra Dio e l’uomo segnato da 
tale compassione.49 

Lo sguardo al mistero di Dio permette di porre in risalto come la 
compassione sia il tema-chiave di tutta l’azione pastorale della carità50 
e di come sia innanzitutto necessario considerare che tale prassi debba 
essere espressione, manifestazione del suo amore intriso di misericordia 
e di compassione (cfr. Gc 5,11).

Il criterio della compassione ha il compito di verificare se il servizio 
della carità esprime quella particolare esperienza di comunità che acco-
glie con tenerezza, misericordia e compassione; che ospita e si prende 
cura delle persone ferite, abbandonate e delle loro speranze. Questo sol-
lecita la comunità cristiana a ripensarsi “teologicamente” come espres-
sione viva della compassione di Dio:

Dato che è nella comunità che la compassione di Dio si rivela, anche la solida-
rietà, il servizio e l’obbedienza sono le caratteristiche principali della vita co-
mune. La solidarietà può difficilmente realizzarsi a livello individuale. È diffici-
le per noi come individui calarci nei dolori e nelle sofferenze delle altre persone, 
ma nella comunità riunita nel nome di Cristo vi è uno spazio illimitato in cui 
estranei di luoghi diversi, con storie diverse, possono entrare e fare esperienza 
della presenza compassionevole di Dio.51 

47  Ibidem, 189-190.
48  L. Sandrin, Testimoni del vangelo della carità servendo i poveri, in XVII Capitolo gene-
rale dei Servi della Carità, Documenti capitolari, II, Nuove Frontiere, Roma 2001 
(«Quaderni del Charitas», 29), 76.
49  Cfr. Asolan, Sette lezioni, 75.
50  Cfr. Sandrin, Lo vide, 190.
51  H.J.M. Nouwen, D.P. McNeill, D.A. Morrison, Compassione. Una riflessione sulla vita 
cristiana, Queriniana, Brescia 2004, 78-79, citato in Sandrin, Lo vide, 204.



548 549progettare il servizio della carità

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 535-552

Pertanto il criterio della compassione permette di valutare se la comu-
nità cristiana si caratterizza come comunità samaritana, proprio perché la 
compassione contrassegna la carità di Cristo buon Samaritano, facen-
dosi misericordia per l’altro, anzi, incarnando la misericordia e la com-
passione di Dio. Emerge allora l’importanza di come la diakonia della 
carità debba assumere sempre più i tratti di una “carità samaritana”.52 
Indicare la prassi di carità in termini di “carità samaritana”, ci aiuta 
anche a ri-comprendere e recuperare la diakonia nei suoi gesti 

di risanare e di riconciliare, di fasciare le ferite e di colmare gli abissi, di restituire la 
salute all’organismo. […] Risanare in modo compassionevole significa rendere inte-
ro, restituire l’integrità e la reciprocità delle parti […], soprattutto riconoscergli all’altro 
la dignità di soggetto “intero” all’interno di rapporti, relazioni di reciprocità.53

perché la compassione non è un semplice aver pietà dell’altro, né si fer-
ma al livello dell’empatia, ma si fa prossimità, azione, relazione, cura. 

Il criterio della compassione, inoltre, ha il compito di orientare la 
diakonia della carità nella peculiare missione “con-solante” di narra-
re – mediante i gesti di vicinanza, di cura e di speranza – la presenza 
compassionevole di Dio. In tal modo, il dinamismo evangelizzatore del 
servizio della carità

cerca sempre di comunicare meglio la verità del Vangelo […]. Un cuore mis-
sionario è consapevole di questi limiti e si fa «debole con i deboli […] tutto 
per tutti» (1Cor 9,22). Mai si chiude, mai si ripiega sulle proprie sicurezze, mai 
opta per la rigidità autodifensiva. […] Se la Chiesa intera assume questo di-
namismo missionario deve arrivare a tutti, senza eccezioni. Però chi dovrebbe 
privilegiare? Quando uno legge il Vangelo incontra un orientamento molto 
chiaro: non tanto gli amici e vicini ricchi bensì soprattutto i poveri e gli infer-
mi, coloro che spesso sono disprezzati e dimenticati, «coloro che non hanno 
da ricambiarti» (Lc 14,14).54

Il criterio della compassione orienta l’azione di carità in un’altra dimen-
sione, che chiede ed esige una diversa attenzione pastorale, che mette 
in moto processi che costruiscono la relazionalità. Il servizio della carità 
non è rivolto unicamente alla soluzione dei problemi presenti nella vita 
e nella storia degli uomini e non si esaurisce con alcune modalità di 

52  Cfr. Sandrin, Lo vide, 123.
53  Idem, Testimoni del vangelo, 79.
54  Francesco, Esortazione apostolica Evangelii gaudium, 24-XI-2013, nn. 45, 48.



550 551giovanni russo

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 535-552

azioni per alleviare il loro dolore, ma è l’apertura di una persona ad 
un’altra persona, riconosciuta e identificata come il “tu” di fronte al 
quale l’“io” si riconosce soggetto in relazione.55 Nella prassi della cari-
tà, la Chiesa può esprimere (e ri-scoprire) caratteristiche fondamentali 
della sua stessa identità, del suo essere comunità che ristabilisce le più 
profonde interruzioni ed è garante del riconoscimento nella persona 
di una relazionalità che rimane anche quando l’espressione (visibile) di 
essa è debole o impercettibile.56

Il criterio della compassione, quindi, dovrebbe fare in modo che la 
prassi caritativa esprima tali elementi, proprietà; fare in modo che di-
venti sempre più il “luogo” privilegiato dove possa continuare ad espri-
mere il suo dinamismo evangelizzatore e trovare la sua forma piena e 
completa di particolare “celebrazione” dell’amore di Dio qui e ora.

3. Edificazione della comunione

Il terzo criterio che si suggerisce ha il compito di accertare e verificare 
quanto il servizio della carità riesca a favorire l’edificazione della comunione. 
La presenza e l’azione dello Spirito salvaguardano la prassi di carità dal 
ripiegamento e dalla rassegnazione, e orientano l’agire nell’ottica della 
comunione. La comunione, pertanto, è un processo verticale e orizzon-
tale, nel quale essa effettivamente si realizza ed esiste.57 Il criterio della 
edificazione della comunione permette di orientare la comunità cristia-
na nel suo agire pastorale e di verificarne l’efficacia: servizio e comunio-
ne si “comprendono” reciprocamente, entrambe nascono dall’amore 
e danno all’amore la forma espressiva e una struttura relazionale che 
permane e dura nel tempo.58 Certo, affinché ciò si realizzi è necessario 
adottare una logica di progettualità pastorale che si basi sul discerni-
mento dello Spirito, e che diventi la via per l’unità nella carità e anche 
mezzo per opporsi e oltrepassare qualsiasi tipo di pericolo che attenti 
l’unità nella comunione.

Tale criterio dovrebbe verificare se la comunione, espressa median-
te il servizio della carità, si realizza rendendo partecipe il fratello nello 

55  Cfr. Sannino, Pastorale, 141.
56  Cfr. Sandrin, Lo vide, 160.
57  Cfr. Sannino, Pastorale, 143-144.
58  Cfr. Sandrin, Lo vide, 84.



550 551progettare il servizio della carità

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 535-552

stato di bisogno di tutta la ricchezza della propria persona, instaurando 
relazioni per così dire sananti (salvifico-salutare) e che esprimono l’iden-
tità della Chiesa come «comunità-che-vive-la-comunione».59

Pertanto, ritengo opportuno ri-leggere e ri-comprendere la dinami-
ca dell’edificazione della comunione nella prospettiva della sua azione 
profondamente terapeutica e che permette di considerare la dimensione 
risanatrice della prassi caritativa, facendo in modo che la persona possa 
sperimentare in profondità e interezza un “ben-essere” relazionale con 
se stessa e di feconda comunione con gli altri e con Dio.60

Nella prassi pastorale della carità la Chiesa si identifica nel modello 
della comunità sanante e consente di riscoprire la diakonia come il “mezzo” 
con cui il Cristo vuole esprimere ancora oggi nella comunità cristiana e 
per mezzo di essa – in piena fedeltà alla legge dell’incarnazione – un’a-
zione tesa alla promozione della cura integrale delle persone.61 Mediante 
il criterio della edificazione della comunione, la Chiesa è chiamata a con-
formarsi sempre più e a costituirsi come comunità terapeutica, nel senso più 
vero e profondo della parola, in quanto il verbo «θεραπευεîν, infatti, che 
ha dato origine all’italiano “terapeutico”, non significa proprio “guarire” 
qualcuno, ma “curare”; anzi, il suo primo senso non è nemmeno medici-
nale. θεραπευεîν significa “servire” una persona e anche “onorarla”».62

Questo criterio, dunque, si pone come modalità per constatare 
quanto la prassi caritativa sia capace di favorire l’edificazione della co-
munione anche attraverso la valorizzazione di una intersoggettività ca-
pace di innescare dinamiche altrettanto intersoggettive.63 In quanto la 
comunione definisce l’identità della Chiesa, la sua struttura, la sua auto-
rità e la sua missione, risulta tra i compiti del criterio verificare la qualità 
delle relazioni di koinonia e di diakonia. Risulterebbe opportuno chiedersi 
allora se in tale ottica di edificazione della comunione

i poveri siano effettivamente considerati un elemento di inclusione nella comu-
nità ecclesiale, o se non siano piuttosto ritenuti i destinatari di un servizio che 
appare consecutivo, secondo ed esterno, al costituirsi della Chiesa stessa. In 

59  Ibidem, 119.
60  Cfr. ibidem, 103.
61  Cfr. ibidem, 122. 
62  Ibidem, 123.
63  Cfr. ibidem, 88.



552 TMgiovanni russo

ANNALES THEOLOGICI 2 (2025), vol. 39, 535-552

quest’ultima prospettiva, più che di inclusione si tratterebbe di una relazione 
asimmettrica dove i poveri non sarebbero costitutivi dell’identità della comuni-
tà cristiana, quanto l’occasione per una manifestazione delle sue opere buone.64  

Il criterio della edificazione della comunione intende verificare se il ser-
vizio della carità comunica adeguatamente uno stile che riferisce reci-
procità di soggetti, favorisce una condivisione di problemi, permette di 
allargare maggiormente gli orizzonti, e quindi non esprime solamente 
la visione alquanto restrittiva di “offerta di aiuto” a chi è nel bisogno.65 
Tutto questo esprime «il paradosso della pastorale […] nel fatto che tro-
veremo il Dio, che vorremmo portare al prossimo, proprio nell’esistenza 
di quegli uomini ai quali intendiamo portarlo».66

L’intima dinamica del servizio della carità, quindi, sospinge a vi-
vere la comunione. La comunione è dunque all’inizio, durante e alla 
fine dell’azione caritativa: si parte dalla comunione, in comunione, per 
allargare la comunione. Perciò, il servizio della carità deve fondarsi sulla 
comunione e operare come comunità.67

E tale criterio della edificazione della comunione ha la funzione di 
verificare quanto la prassi di carità sta dentro le relazioni e si esprime 
nelle varie forme di comunione. Solo come comunità, distribuendo la 
pluralità dei doni e dei ministeri, la Chiesa può esprimere, seppur non 
del tutto, il mistero della comunione trinitaria del quale è segno. Tutto 
ciò è molto importante perché tramite il servizio della carità noi parte-
cipiamo all’opera di evangelizzazione; anzi, la carità e la prassi che la 
manifesta – in questo senso – sono di già «segno ed evidenza dell’amore 
di Dio: contenuto centrale e dinamismo dell’evangelizzazione».68

64  Asolan, Sette lezioni, 52.
65  Cfr. Lanza, Convertire Giona, 239.
66  Sandrin, Lo vide, 82.
67  Cfr. S. Lanza, La comunità cristiana luogo di accoglienza e accompagnamento delle fragilità, 
«Notiziario CEI» 1 (2008) 82.
68  Sandrin, Testimoni del vangelo, 77.


